
1 
 

Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta  
Program Strata-3 Doktor Theologi 
Nama : Lamria Sinaga 
NIM : 221770040010 
Mata Kuliah : Perkembangan Teologi-teologi Kontemporer 
Dosen Pengampu : Prof. Jan S. Aritonang, Ph.D. dan Yonky Karman, Ph.D. 
(Dipresentasikan pada Selasa, 15 Februari 2022) 

_____________________________________________________________________________________________________ 

Tanggapan terhadap Makalah Roy Charly Sipahutar, “Antropologi Teologis  

(Teologi Antropologi)” 

 

Pendahuluan 

Makalah dengan judul “Antropologi Teologis (Teologi Antropologi)” oleh Roy 

Charly Sipahutar menjelaskan ide pokok tentang makna dan perkembangan teologi 

antropologis. Dalam makalahnya, Sipahutar menekankan makna teologi antropologis 

sebagai aspek teologi yang digunakan untuk menyelidiki eksistensi manusia 

berdasarkan teks Kitab Suci dan tradisi pemikiran Kristen. Makalah tersebut juga 

menjelaskan antropologi Kekristenan dan antropologi teologis ke dalam dua sub-judul 

yang berbeda serta perkembangan pemikiran para tokoh antropolog teologis hingga 

abad ke-21.  

Terdapat beberapa catatan kritis Sipahutar terhadap teologi antropologis. 

Pertama,  bahwa kolaborasi disiplin ilmu antropologi dan teologi dipandang cenderung 

mencari manfaat pada bidang masing-masing. Kedua, bahwa cara  antropologi 

melibatkan teologi kurang efektif, sebab dalam penerapannya nilai antropologis justru 

semakin pudar. Dalam kesimpulannya, penulis menggariskan perkembangan teologi 

antropologis, yang sejak awal perjalanan gereja sering terjebak pada rumusan-rumusan 

dogmatis saja, yang kemudian dalam perkembangan selanjutnya, teologi antropologis 

lebih  berpusat pada humanisme relasional.  Atas dasar tersebut, penulis menyarankan 

gagasan teologi antropologis masa kini yang harus lebih holistik dan kontekstual. 

Teologi antropologi holistik yaitu mengarahkan para teolog dan antropolog agar tidak 

membahas manusia dalam pengertian sempit, tetapi tentang manusia dalam relasinya 

dengan ciptaan lainnya di tengah tantangan hidup pada abad ke-21; dan teologi 



2 
 

antropologis yang kontekstual yaitu membangun teologi antropologi yang kontekstual 

dan relevan pada masyarakat lokal.  

Untuk menanggapi catatan kritis tersebut, maka makalah tanggapan ini akan 

dibagi ke dalam tiga bagian. Pertama, membahas relevansi kolaborasi teologi dan 

antropologi. Bagian kedua, tantangan terhadap teologi antropologis. Bagian ketiga, 

penutup yang berisikan kesimpulan atas pembahasan.  

Relevansi Kolaborasi Teologi dan Antropologi 

Dalam sejarahnya, antropologi lahir menurut tradisi di Amerika Utara, di mana 

awalnya antropologi dibagi ke dalam empat subdisiplin, yaitu: antropologi biologi atau 

fisik (yang mempelajari asal-mula dan keragaman evolusi spesies homo sapiens), 

antropologi arkeologi (mempelajari artefak – peninggalan manusia di masa lampau), 

antropologi linguistik (mempelajari sifat alamiah bahasa), dan antropologi budaya atau 

sosial-budaya (mempelajari kehidupan dan pemikiran manusia – budaya).1 Pada akhir 

abad ke-20, juga di Amerika Utara, muncullah kemudian subdisiplin antropologi kelima, 

yaitu antropologi terapan. Memasuki abad ke-21 muncullah subdisiplin keenam, yakni 

antroplogi publik, yang melibatkan antropolog ke dalam isu-isu publik. Tren ini 

berlanjut hingga tahun 2015, ketika Asosiasi Antropologi Amerika, membagi peminatan 

antropologi ke dalam 40 peminatan khusus, sesuai dengan kelompok yang mereka 

wakili, salah satunya Asosiasi Antropologi Feminis. Pada awal abad ke-21, 

perkembangan selanjutnya adalah munculnya antropologi publik seputar revolusi 

global dalam teknologi komunikasi informasi digital. 

Antropologi adalah disiplin ilmu tentang kehidupan manusia di masa lalu dan 

masa sekarang. Antropologi berasal dari Bahasa Yunani anthropos, berarti manusia, dan 

logos yang berarti ilmu. Dengan demikian, secara sederhana antropologi adalah ilmu 

mempelajari tentang manusia, di mana untuk memahaminya, kita membutuhkan 

terang. Pada prinsipnya, pengenalan manusia akan dirinya dan sesamanya lahir dari 

tradisi agama yang membesarkannya. Misalnya orang Kristen akan lebih mengenali 

dirinya dan sesamanya secara mendalam dari perspektif karya Allah yang berinkarnasi 

                                                           
1 Paula A. Erickson & Liam D. Murphy, Sejarah Teori Antropologi (terj.) (Jakarta: Kencana, 2018). 



3 
 

dalam diri Yesus Kristus. Pandangan kita tentang manusia memengaruhi pandangan 

kita dalam bidang lain, seperti kristologi, pneumatologi, eklesiologi. Sebaliknya, 

pandangan kita di bidang kristologi juga berpengaruh besar pada antropologi.   

Berdasarkan pengertian tersebut, agama (baik secara doktrinal maupun ritual) 

haruslah menjadi dasar atau wadah berdirinya antropologi. Agamalah yang menuntun 

cara manusia untuk berperilaku dalam usaha memahami aspek-aspek kehidupan 

manusia itu sendiri. Selain itu, agama berfungsi sebagai suatu sistem nilai yang memuat 

norma-norma untuk menunjukkan identitasnya. Dengan demikian, dapat disimpulkan 

bahwa agama harus berada di dalam antropologi untuk menata tata cara perilaku 

manusia dengan berpijak pada norma-norma agama sebagai moral dalam kehidupan. 

Jika antropologi lepas dari agama atau agama tidak berpihak pada antropologi, dapatlah 

diperkirakan akan terjadi kekacauan dalam antropologi itu sendiri. Alasan inilah yang 

mempertegas bahwa hubungan agama dengan antropologi bagaikan benang merah 

yang tak boleh terputuskan dan di sinilah lahirnya antropologi agama.2 Hal ini juga 

ditegaskan seorang antropolog C. Pierce yang menyebutkan: “Belief was feeling and 

habit linked intimately to action. A belief acts as a rule for action.” Pendapat yang serupa 

juga disebutkan oleh Fenella Cannell ketika menjelaskan antropologi Kekristenan; dia 

mengatakan: 

Christian anthropology is the Christian definition of what ‘being human’ means in 
the light of revelation. A Christian theological anthropology has Christ as its center 
– a Christ who desires to be with his friends, a God who desires that there be a 
world in which God’s glory can be revealed.3  

 

Setiap teologi memiliki kadar antropologis di dalamnya, dan setiap antropologi 

didasarkan atas prapaham teologis baik eksplisit maupun implisit.4 M.M. Thomas 

mendefinisikan antropologi sebagai pemahaman tentang sifat dasar manusia dan 

hubungannya dengan alam, kultur, sosial dan sejarah. Mengutip pendapat Karl Marx, ia 

menyatakan bahwa teologi dengan sendirinya adalah antropologi, yakni kesadaran 

                                                           
2  Arie Jan Plaisier, Manusia, Gambar Allah - Terobosan-Terobosan Dalam Bidang Antropologi Kristen 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000).   
3 Fenella Cannel, The Anthropology of Christianity (Durham & London: Duke University Press, 2006). 
4 M.M. Thomas, “Wawasan-wawasan Teologis bagi Antropologi Sekular”, dalam Douglas J. Elwood 

(ed), Teologi Kristen Asia (terj.) (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2012), 318-319. 



4 
 

ilusif eksistensi manusia yang terasing. Dengan demikian teologi dan antropologi adalah 

integral satu terhadap yang lainnya. Relasi antara teologi Kristen dan antropologi 

Kristen telah diekspresikan secara paling tepat oleh Paul Lehmann dalam diktumnya: 

“Semua teologi adalah antropologi sebagai refleksi kristologi.” Contoh lain adalah, 

eklesiologi Zizioulas. Zizioulas menitikberatkan teologinya pada ontologi manusia yang 

bersandar pada ontologi sifat Allah Tritunggal. Untuk itu, Zizioulas menggunakan 

pendekatan teologi antropologis yang bersandar pada pendekatan relasional dan 

akhirnya eklesiologi.5  

Tantangan terhadap Teologi Antropologis 

Pada permulaan tahun ditemukannya disiplin ilmu antropologi Kekristenan, ada 

kekhawatiran bahwa keragaman tradisi Kristen akan menenggelamkan setiap upaya 

untuk membentuk Kekristenan sebagai objek penelitian lintas budaya.6 Dalam konteks 

saat ini, tantangan teologi antropologis semakin kompleks. Edward Russell 

menawarkan dua elemen dasar untuk mengkonstruksi teologi antropologis, yaitu: (1) 

Teologi, yang berdasar pada hubungan intra-trinitarian dan hubungan manusia dan 

sesamanya, (2) Kepedulian dengan dunia, sebab konsep teologis selalu dipengaruhi oleh 

latar belakang sosial-historis.7 Dalam situasi postmodern saat ini, dibutuhkan 

pemahaman tentang Allah yang benar-benar ada dan berpihak pada kehidupan manusia 

dan segala ciptaan. Untuk menjawab kebutuhan tersebut dibutuhkan pemahaman baru 

tentang relitas iman dan agama sebagai hubungan yang nyata dengan Allah. Dalam hal 

ini agama Kristen kembali pada keyakinan dan kepastian untuk membawa manusia 

kembali pada hubungan yang akrab antara Allah dan manusia, manusia dan sesamanya, 

manusia dan ciptaan lainnya.  

Identitas manusia ditentukan oleh dimensi hubungannya dengan Tuhan dan 

hubungannya dengan sesama. Untuk itu, agama dan pengetahuan harus bekerja sama. 

Manusia melalui budayanya berusaha menjalin relasi dengan Allah dan Allah memakai 

                                                           
5 Hal ini dijelaskan secara terperinci oleh Edward Russell, “Reconsidering Relational Anthropology: A 

Critical Assessment of John Zizioulas’s Theological Anthropology,” International Journal of Systematic Theology 
5, no. 2 (2003): 168–86, https://doi.org/10.1111/1463-1652.00102. 

6 Joel Robbins, “The Anthropology of Christianity: Unity, Diversity, New Directions,” Current 
Anthropology 55, no. December (2014): S157–71, https://doi.org/10.1086/678289. 

7 Edward Russell, 168-169. 



5 
 

budaya manusia agar manusia mengenal Allah yang diimaninya. Teologi bersumber 

pada Allah sebagai otoritas tertinggi, sedangkan antropologi bersumber pada manusia 

yang tidak terlepas dari unsur alam, psikologi, dan budaya. Oleh karena itu, berteologi 

postmodern membutuhkan kritik teori sosial dan teologi antropologis dalam proses 

transformasi dunia menuju arah yang lebih baik. 

Dalam era postmodern, kehadiran antropologi dan teologi diharapkan berusaha 

untuk menghindari kritik murni yang tidak atau kurang mengkritisi dimensi implikasi 

dan konsekuensi setiap pemikiran teologi yang lahir.8 Kontribusi penting teologi 

antropologis adalah peranannya yang kritis.9  Contoh kecilnya adalah mengkritisi 

pemilihan dan penggunaan kata dan bahasa yang tepat dalam setiap pandangan teologi, 

dan ini menjadi kunci untuk memahami makna teologi yang ditawarkan. Ketika 

membicarakan makna kata God atau mendiskusikan eksisensi Allah, teologi harus 

kembali ke sumber utama. “Apa Allah”, tidak lagi menjadi pertanyaan, tetapi diubah 

menjadi, “siapa Allah bagi kita”. Perubahan perspektif teologis tersebut membuka  

perspektif berteologi yang baru, dan dalam hal ini, teologi antropologis memberikan 

sumbangsih pemikiran yang sangat relevan.  

 

Penutup 

Antropologi Kristen mencegah iman Kristen menjadi formal dan kaku.10 Dengan 

demikian, antropologi Kristen berusaha untuk menerjemahkam iman Kristen ke dalam 

konteks manusia yang lebih konkret dan dapat dipahami, di mana tradisi dan latar 

belakang manusia tersebut memengaruhi dalam menentukan dan mewarnai metode 

berpikirnya. Arie Jan Plaisier lebih lanjut menyebutkan, jika Injil tidak dapat 

diterjemahkan menjadi pengalaman antropologis, maka Injil akan melayang-layang di 

ruang hampa udara, dan Injil menjadi sebatas pengetahuan objektif yang diakui secara 

                                                           
8 Michael J. Scanlon, “The Postmodern Debate”, dalam  Gregory Baum (ed.) The Twentieth Century of 

Theological Overview,  (New York: Orbis Book, 1999), 229. 

9 Veli-Matti Kärkkäinen, A Constructive Christian Theology for The Pluralistic World (Grand Rapids, 
Michigan: William B. Eerdmans Publishing, 2015), 238-239. 

10 Arie Jan Plaisier, Manusia, Gambar Allah - Terobosan-Terobosan Dalam Bidang Antropologi Kristen 
Ibid., 13.  



6 
 

formal saja. Antropologi Kristen bukan sebatas membicarakan dan menelisik tentang 

“siapakah manusia?” Antropologi Kristen membahas manusia dari perspektif iman 

kepada Yesus Kristus, kemudian bertemu dan berdialog dengan paham dan disiplin 

ilmu yang lain untuk memperkaya tujuannya. Hanya dengan berdialog dengan konsep-

konsep yang berbeda, antropologi Kristen akan berkontribusi. Dengan demikian, 

antropologi menjadi bagian dari teologi Kristen ketika bertemu dengan bidang-bidang 

disipilin ilmu yang lain.  

Jika selama ini sisi antropologi sering diabaikan dalam berteologi, kebangkitan 

antropologi Kristen memberikan sumbangsih yang penting terhadap agama, baik secara 

akademis maupun praktis. Antropologi menantang para teolog untuk bergulat dengan 

"kesadaran dan kepekaan budaya", yang diharapkan mampu mendorong lahirnya 

teologi-teologi yang holistik dan kontekstual, sebagaimana yang ditawarkan Sipahutar 

dalam makalahnya.  

 

 

Daftar Pustaka 

Baum, Gregory, ed. The Twentieth Century: A Theological Overview. New York: Orbis 

Book, 1999. 

Cannel, Fenella. The Anthropology of Christianity. Durham & London: Duke University 

Press, 2006. 

Douglas J. Elwood. Teologi Kristen Asia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2012. 

Erickson, Paula A. & Liam D. Murphy. Sejarah Teori Antropologi (terj.). Jakarta: Kencana, 
2018. 

Kärkkäinen Veli-Matti. A Constructive Christian Theology For The Pluralistic World. 

Michigan: William B. Eerdmans Publishing, 2015. 

Plaisier, Arie Jan. Manusia, Gambar Allah - Terobosan-Terobosan Dalam Bidang 

Antropologi Kristen. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2000. 

Robbins, Joel. “The Anthropology of Christianity: Unity, Diversity, New Directions.” 

Current Anthropology 55, no. December (2014): S157–71.  

Russell, Edward. “Reconsidering Relational Anthropology: A Critical Assessment of John 

Zizioulas’s Theological Anthropology.” International Journal of Systematic Theology 

5, no. 2 (2003): 168–86.  



7 
 

 

 


