GELOMBANG KELIMA
Tanggapang terhadap tulisan Welko Marpaung

Irvan Hutasoit

Pendahuluan

Gereja di ruang publik merupakan pokok percakapan teologi yang selalu autentik di
setiap zaman. Tuntutan kehadiran gereja di ruang publik, baik dari perspektif teologi
maupun praktis, mendorong gereja melahirkan teologi yang kontekstual sesuai zamannya.
Sebagai contoh, perspektif yang dipakai untuk menghasilkan Teologi Asia dua puluh tahun
lalu tentu sudah berbeda dengan saat ini. Percepatan penggunaan teknologi informasi
akibat pandemi Covid-19 mengakibatkan nilai-nilai dalam teknologi tersebut menjadi
salah satu perspektif yang harus dimanfaatkan gereja untuk merumuskan teologinya.
Menurut pendapat saya, hal itulah yang hendak diupayakan oleh Welko Marpaung dalam
tulisannya berjudul Gereja di Era Digital.

Saya mengapresiasi usaha Marpaung untuk mengeksplorasi arah bergereja setelah
pandemi dengan menggunakan perspekti perkembangan teknologi digital. Usaha
Marpaung memberi manfaat besar bagi rencana penulisan disertasi saya kelak. Walau
demikian, saya akan menyajikan beberapa catatan semoga dapat melengkapi karya

Marpaung.

Perspektif Kehadiran Gereja di Dunia Digital

Saya telah menyebutkan di atas bahwa perspektif yang digunakan oleh Marpaung
adalah perkembangan teknologi digital yang dipercepat oleh pandemi Covid-19. Walau
demikian, saya melihat bahwa fenomena yang dibahas dalam tulisan ini masih kabur,
apakah cara gereja memanfaatkan teknologi digital pada masa pandemi Covid-19 dan
menawarkan eklesiologi baru setelah pandemi atau hanya kajian terhadap kehadiran
gereja di dunia digital tanpa melibatkan nilai yang mendasari gereja itu sendiri. Dua hal itu
sangat mempengaruhi tujuan penulisan. Jika tulisan ini mengeksplorasi kehadiran gereja
di dunia digital an sich, maka analisis terhadap fenomena Covid-19 tidak diperlukan sebab
diskursus gereja (agama) dan teknologi digital sudah ada sejak akhir tahun 1990-an (jauh
sebelum pandemi Covid-19). Diskursus itu dapat dilihat melalui data peningkatan
kehadiran agama dalam teknologi informasi seperti disampaikan oleh Morten T. Hgjsgaard

dan Margit Warburg.



Hgjsgaard (et al.) meneliti bahwa pada periode tahun 1999 hingga 2004 terjadi
peningkatan kehadiran agama dalam teknologi informasi, terutama cyber church, yaitu
1.760% (Hgjsgaard & Warburg 2005, 3). Mengacu pada data-data yang ditampilkan oleh
Hgjsgaard (et al.), maka dapat dilihat bahwa agama sudah berjalan searah dengan
kehidupan masyarakat yang memiliki minat besar pada teknologi informasi (Hgjsgaard &
Warburg 2005, 3).

Diskursus kehadiran agama dalam teknologi informasi berkutat pada dua isu
penting, yaitu mediatization dan new media (Campbell 2017, 17). Dua isu itu ternyata
mengelompokkan penelitian tentang agama dan media pada empat gelombang besar
(Campbell 2017, 17; Siuda 2021, 2). Gelombang pertama disebut sebagai era deskriptif,
yaitu penelitian yang terpusat pada dokumentasi atas apa yang terjadi pada praktik
keagamaan dalam internet. Gelombang kedua adalah era kategorisasi. Christopher Helland
adalah tokoh pada gelombang ini yang mengkategorikan agama pada dua jenis, yaitu
religion-online dan online-religion. Gelombang ketiga adalah era teoritis yang fokus pada
identifikasi metode dan kerangka teoritis untuk membantu strategi komunitas keagamaan
offline yang terikut dengan penggunaan media baru. Gelombang keempat menyoroti
pengaruh internet yang dapat memperkuat bentuk tradisional otoritas keagamaan secara
online ataupun sebaliknya.

Apabila perspektif yang digunakan oleh Marpaung adalah agama dan media saja,
tanpa melibatkan fenomena pandemi Covid-19, maka tulisan ini perlu memasukkan
pengaruh empat gelombang tersebut. Marpaung juga bisa merelasikan keempat
gelombang tersebut menjadi satu ide konstruktif terhadap arah perjalanan gereja ke
depan. Melalui cara itu, tulisan Marpaung tidak hanya menawarkan bentuk atau praksis
bergereja, online atau offline, tetapi lebih pada karakter yang ada dalam gereja itu sendiri.
Oleh sebab itu, saya mengusulkan gelombang kelima kepada Marpaung.

Gelombang kelima adalah sebuah ide konstruktif yang diperoleh dari relasi keem-
pat gelombang di atas meskipun titik berangkatnya dari tawaran Christopher Helland,
yaitu kategorisasi religion-online dan online-religion. Kemudian 4 tipe religion-online dan
online-religion seperti pendapat Helland akan saya gunakan sebagai aspek lain yang
berkontribusi pada gelombang kelima, yaitu: tradition, innovation, information, dan
participation (Siuda 2021, 4). Religion-online adalah nilai dan tradisi agama [tradition]
yang diinformasikan [information] secara online [innovation] (Siuda 2021, 4; Helland 2016,

178). Materi agama disampaikan oleh pemilik otoritas dalam agama itu secara satu arah



tanpa membuka peluang partisipasi anggota untuk menyumbangkan keyakinan dan
masukan mereka (Helland 2016, 178). Oleh karena itu, sifat yang dikembangkan adalah
one-to-many. Online-Religion adalah bentuk partisipasi dalam internet yang mencerminkan
lingkungan interaktif, yang memungkinkan komunikasi dan interaksi many-to-many
(Helland 2016, 178). Kepada semua anggota dibuka kesempatan untuk membagi dan
menyumbang ide dan keyakinan beragama mereka.

Seperti telah saya sebutkan di atas, gelombang kelima bukan pilihan praktis
terhadap dua kategori seperti diusulkan oleh Helland. Justru yang mau disodorkan ada dua
hal, yaitu mediation meaning dan the third space of church. Keduanya saling berkelindan.
Bila kehadiran agama (gereja) dalam teknologi informasi atau internet dipahami sebagai
proses mediation gereja dengan dunia, maka media menjadi ruang ketiga (the third space)
antara gereja dan dunia. Nilai yang muncul dalam teknologi informasi dimaknai oleh gereja
untuk mengisi the third space tersebut. Empat tipe yang sudah disebut sebelumnya dapat
dijadikan sebagai nilai atau karakter bergereja yang mengisi ruang ketiga. Gereja harus
tetap berjalan pada nilai tradisi yang mendasarinya, meskipun tetap mengusahakan
kehadiran yang inovatif di dunia, sebagai gereja yang terbuka dan informatif (open church)
serta gereja yang partisipatif (participatory church). Inilah gelombang kelima yang bukan
sekadar pilihan antara religion-online atau online-religion.

Sementara itu, bila Marpaung memakai pandemi Covid-19 sebagai fenomena yang
diteliti, maka selain gelombang kelima di atas, ada aspek yang luput dalam tulisan beliau.
Aspek yang terluput itu adalah analisa terhadap perubahan praktik beribadah selama
pandemi. Berdasarkan Pesan Paskah PGI yang dikutip oleh Marpaung pada halaman 4,
maka Marpaung luput dari fakta bahwa ada tiga hal yang mengalami perubahan akibat
pandemi, yaitu: kehadiran, perjumpaan, dan ruang. Memang, Marpaung telah membuka
percakapan tentang tiga aspek untuk memahami ruang sakral digital (halaman 7), yaitu
ruang, tempat, dan realitas. Pertanyaan yang perlu diajukan kepada Marpaung adalah, bila
mengacu pada definisi, apakah ruang dan tempat dua hal yang berbeda? Bukankah makna
tempat dalam praktik bergereja selama pandemi sangat cair, sebab pelayanan tidak terikat
lagi pada letak geografi?

Meskipun tempat sangat cair selama pandemi, dapatkah dikatakan bahwa praktik
pelayanan itu terjadi pada satu ruang? Sebab ada ruang interaksi dan partisipasi yang
memperjumpakan setiap individu melalui berbagai platform media sosial. Saya

mengusulkan agar Marpaung masuk dalam percakapan bahwa ada tiga aspek yang



berubah selama pandemi, yaitu perjumpaan, kehadiran, dan ruang. Tentu, tiga aspek itu

perlu didekati dari perspektif sosiologis dan filosofis.

Transendensi dan Dunia Digital

Marpaung membahas persoalan transendensi pada bagian Awasan bagi Digitalisasi
Gereja. Menurut Marpaung, transendensi adalah tantangan bagi gereja digital. Acuan yang
dipakai oleh Marpaung untuk memahami transendensi adalah pendapat John W. Stott,
yang mengatakan bahwa transendensi menggulirkan elemen misteri, “rasa numinous (suci
atau kudus)”. Pembahasan transendensi dalam dunia digital tidak boleh diabaikan.
Marpaung telah menyinggungnya dengan mengutip tulisan Jay Y. Kim. Walau demikian,
Marpaung kurang memanfaatkan tantangan transendensi seperti telah dikutip dari Kim
untuk memperkaya tulisannya itu.

Dari kutipan Marpaung terhadap tulisan Kim, saya berkesimpulan bahwa
keglamoran yang ditawarkan oleh teknologi digital tidak menjamin lahirnya perasaan
misteri dan kudus dalam praktik ibadah gereja digital. Maksudnya, teknologi yang mampu
menjembatani perbedaan dunia fisik melalui media digital tidak mampu menanamkan rasa
transenden terhadap manusia. Sekiranya Marpaung setuju dengan gereja digital, maka
analisa Kim perlu dimanfaatkan untuk menjelaskan bagaimana gereja tetap
mempertahankan transendensi itu, baik dalam bentuk ide maupun teoritis. Hal ini
diupayakan agar gereja terhindar dari keglamoran teknologi digital.

Harus disadari bahwa transendensi adalah tantangan terberat dalam dunia digital.
Seperti pandangan umum yang berlaku selama ini bahwa teknologi digital mengakibatkan
setiap orang hidup dalam dunia tanpa batas. Padahal, perasaan misteri pada yang
transenden muncul ketika manusia berhadapan dengan keterbatasan. Agar transendensi
Tuhan tetap ada, Immanuel Kant berpendapat bahwa ide manusia tidak boleh
memenjarakan Tuhan dalam wilayah yang terbatas agar Dia masuk ke dalam ruang iman
(Kosky 2004, 14). Ketika manusia memahami Tuhan dari perspektif iman, maka di sanalah
muncul perasaan transendensi.

Di sinilah letak tantangan gereja digital yang belum dikaji oleh Marpaung. Di tengah
fenomena teknologi digital yang menguatkan cara berpikir manusia, bahwa tidak ada lagi
batas karena dunia tidak terbatas, tantangan terberat gereja ialah memelihara
transendensi Allah di tengah pikiran manusia yang makin tidak terbatas. Bukankah

konsekuensi teknologi informasi justru menjadikan manusia seolah berada di alam yang



tidak terbatas, ibarat lahan subur bagi gulma untuk mematikan perasaan transendensi

manusia terhadap Allah? Saya mengusulkan agar Marpaung lebih mendalami hal ini.

Tawaran Eklesiologi

Pada akhir tulisannya, Marpaung mengusulkan agar gereja melibatkan diri dalam
dunia digital. Usul ini muncul pada bagian Kesimpulan, halaman 9. Walau demikian, saya
melihat ada alur yang paradoks antara kalimat awal di bagian Kesimpulan dengan kalimat
akhir. Pada kalimat awal, Marpaung mengatakan, “Gereja tidak bisa sepenuhnya berjalan
secara digital. Ada ruang yang tidak dapat dipenuhi oleh teknologi digital”. Namun pada
bagian akhir Kesimpulan, Marpaung seolah berpaling dari kalimat awal, “Gereja juga harus
mulai memikirkan mengenai menceburkan diri dalam gereja realitas virtual, baik secara
teologi, etis maupun praktis”.

Sekiranya Marpaung mengusulkan agar gereja terlibat dalam realitas virtual,
pertanyaan berikutnya adalah, realitas virtual seperti apakah yang dimaksud dalam tulisan
itu? Apakah mengikuti kategorisasi yang diusulkan oleh Helland, religion-online atau
online-religion? Bila gereja setelah pandemi memilih religion-online, maka gereja sebagai
organisasi tetap menjalankan praktik pelayanan sebagaimana tradisinya, tetapi
memanfaatkan internet sebagai media untuk menyebarkan informasi keagamaan. Sifat
relasi yang terbangun di sini adalah one-to-many. Jika yang diusulkan oleh Marpaung
adalah online-religion, maka internet bukan lagi sebatas media untuk membagikan
informasi, melainkan juga media partisipasi setiap anggota. Anggota akan memiliki akses
yang tidak terbatas untuk membagikan ajaran, dogma, dan sebagainya karena sifat
relasinya menjadi many-to-many.

Cara beragama online-religion yang menghadirkan dunia nyata ke dunia virtual
melalui teknologi Metaverse sudah mulai memasuki percakapan serius akhir-akhir ini.
Sekadar gambaran, pada tahun 2021 yang lalu Pemerintah Arab Saudi telah meluncurkan
ibadah haji Metaverse yang sifatnya online-religion. Seseorang tidak perlu hadir di Masjid
al-Haram, di Mekah, untuk dapat menunaikan ibadah haji, tetapi bisa berada di belahan
dunia lain dengan bantuan teknologi Metaverse (Aditya 2022). Usulan ini menuai
penolakan, salah satunya dari Majelis Ulama Indonesia (MUI). MUI mengatakan bahwa
ibadah haji Metaverse tidak masuk dalam kategori ibadah haji, karena tidak dilakukan
secara fisik, melainkan hanya dalam penglihatan saja [yang membentuk imajinasi]

(Tasmalinda 2022).



Mengubah kehadiran dunia dalam realitas virtual (virtual reality) tidak semudah
bidang lain, misalnya ekonomi, sosial, dan sebagainya. Ada konsep otoritas dalam setiap
agama yang harus diselesaikan melalui proses tafsir terhadap teks-teks suci. Demikian hal-
nya dengan gereja. Perspektif baru berdasarkan tafsir teks suci harus dibangun. Salah satu-
nya adalah magisterium dalam gereja. Tetapi yang lebih penting dari soal magisterium,
makna “Gereja” itu sendiri harus melalui proses tafsir baru, apakah gereja hanya entitas
persekutuan atau entitas institusional, atau gabungan keduanya.

Dalam rangka tafsir baru terhadap gereja, maka makna dan metafora yang
diberikan Alkitab terhadap gereja tidak boleh diabaikan. Veli-Matti Karkkainen
menjelaskan tiga metafora gereja dalam Alkitab, yaitu church as the temple of Spirit, church
as body of Christ, chuch as people of God. Tiga metafora ini belum memadai untuk
digunakan sebagai dasar kehadiran gereja dalam teknologi informasi, religion-online atau
online-religion. Saya mengusulkan agar dasar persekutuan gereja dijadikan sebagai
perspektif untuk memahami gereja. Karkkdinen berpendapat bahwa persekutuan gereja
meniru persekutuan Trinitarian (Karkkainen 2021, 11). Karkkdinen merujuk pada sumber
Alkitab, persekutuan gereja adalah people, body, dan temple. Saya fokus pada yang kedua,
yaitu body. Untuk mengusulkan gereja sebagai virtual reality, perlu ada kajian lebih dalam
lagi terhadap makna body. Apakah body yang dimaksud real body atau mystical body? Dan
satu lagi, perspektif yang digunakan untuk memahami body adalah inkarnasi Allah dalam
Yesus Kristus. Bila Yesus adalah Allah yang menubuh, apakah Dia real body Allah di dunia
atau mystical body? Saya mengusulkan agar Marpaung lebih dalam menggali itu, sehingga

tidak terlalu cepat mengusulkan agar gereja hadir dalam realitas virtual.

Kesimpulan

Saya harus mengapresiasi usaha Marpaung untuk menghadirkan gereja di tengah
realitas perkembangan teknologi informasi saat ini. Namun, saya memiliki posisi yang
berbeda dengan Marpaung. Marpaung setuju agar gereja masuk ke dalam realitas virtual.
Bila perspektif Marpaung tentang realitas virtual seperti teknologi Metaverse, maka saya
tidak setuju dengan konsep eklesiologi demikian.

Bagi saya, pembahasan tentang gereja tidak cukup hanya pada persoalan fungsi,
yang salah satu di dalamnya, seperti usulan Karkkainen, adalah peran apostolic.
Pembahasan tentang gereja harus mencakup pada apa yang mendasari gereja itu.

Perwujudan persekutuan Trinitarian di dunia adalah salah satu dasar gereja yang belum



bisa diaplikasikan dalam bentuk persekutuan virtual reality, terutama konsep body. Saya
justru mengusulkan agar teknologi informasi atau internet tetap menjadi media bagi
gereja, tidak berubah menjadi gereja. Jika gereja menjadi virtual reality, maka teknologi
informasi bukan sebatas media yang mengantarai gereja dan dunia saja, melainkan telah
berubah menjadi gereja. Yang perlu diusahakan gereja setelah pandemi menjadikan nilai
dalam teknologi informasi menjadi pengalaman bergereja di dunia. Inilah yang saya sebut
dengan mediation meaning, menjadikan gereja yang terbuka, informatif, dan mengundang
partisipasi semua orang dalam aktivitas pelayanan gereja (open-participatory church),

gelombang kelima.

Daftar Bacaan:

Aditya, Rifan. 2022. ‘Kontroversi Ibadah Haji Metaverse dan Hukumnya Menurut Pakar
Agama Terkait Kakbah dan Hajar Aswat Virtual’. suara.com. 10 February 2022.
https://www.suara.com/news/2022/02/10/123106/kontroversi-ibadah-haji-
metaverse-dan-hukumnya-menurut-pakar-agama-terkait-kakbah-dan-hajar-aswat-
virtual.

Campbell, Heidi A. 2017. ‘Surveying Theoretical Approaches within Digital Religion
Studies’. New Media & Society 19 (1): 15-24.
https://doi.org/10.1177/1461444816649912.

Helland, Christopher. 2016. ‘Digital Religion’. In Handbook of Religion and Society, edited by
David Yamane. Handbooks of Sociology and Social Research. Cham: Springer
International Publishing.

Hgjsgaard, Morten T., and Margit Warburg. 2005. ‘Introduction: Waves of Research’. In
Religion and Cyberspace, edited by Morten T. Hgjsgaard and Margit Warburg, 1st ed,
1-11. New York: Routledge, Taylor & Francis Group.

Karkkainen, Veli-Matti. 2021. An Introduction to Ecclesiology: Historical, Global, and
Interreligious Perspectives. Second edition, Revised and Expanded. Downers Grove,
IL: IVP Academic.

Kosky, Jeffrey L. 2004. “The Birth of the Modern Philosophy of Religion and the Death of
Transcendence’. In Transcendence: Philosophy, Literature, and Theology Approach
the Beyond, edited by Regina M. Schwartz, 11-26. New York: Routledge.

Siuda, Piotr. 2021. ‘Mapping Digital Religion: Exploring the Need for New Typologies’.
Religions 12 (6): 373. https://doi.org/10.3390/rel12060373.

Tasmalinda. 2022. ‘MUI Tegaskan Mengelilingi Kabah Secara Virtual Bukan Bagian Ibadah
Haji’. suara.com. 10 February 2022.
https://sumsel.suara.com/read/2022/02/10/085640/mui-tegaskan-mengelilingi-
kabah-secara-virtual-bukan-bagian-ibadah-haji.



