
1 
 

GELOMBANG KELIMA 

Tanggapang terhadap tulisan Welko Marpaung 

Irvan Hutasoit 

 

Pendahuluan 

Gereja di ruang publik merupakan pokok percakapan teologi yang selalu autentik di 

setiap zaman. Tuntutan kehadiran gereja di ruang publik, baik dari perspektif teologi 

maupun praktis, mendorong gereja melahirkan teologi yang kontekstual sesuai zamannya. 

Sebagai contoh, perspektif yang dipakai untuk menghasilkan Teologi Asia dua puluh tahun 

lalu tentu sudah berbeda dengan saat ini. Percepatan penggunaan teknologi informasi 

akibat pandemi Covid-19 mengakibatkan nilai-nilai dalam teknologi tersebut menjadi 

salah satu perspektif yang harus dimanfaatkan gereja untuk merumuskan teologinya. 

Menurut pendapat saya, hal itulah yang hendak diupayakan oleh Welko Marpaung dalam 

tulisannya berjudul Gereja di Era Digital. 

Saya mengapresiasi usaha Marpaung untuk mengeksplorasi arah bergereja setelah 

pandemi dengan menggunakan perspekti perkembangan teknologi digital. Usaha 

Marpaung memberi manfaat besar bagi rencana penulisan disertasi saya kelak. Walau 

demikian, saya akan menyajikan beberapa catatan semoga dapat melengkapi karya 

Marpaung. 

 

Perspektif Kehadiran Gereja di Dunia Digital 

Saya telah menyebutkan di atas bahwa perspektif yang digunakan oleh Marpaung 

adalah perkembangan teknologi digital yang dipercepat oleh pandemi Covid-19. Walau 

demikian, saya melihat bahwa fenomena yang dibahas dalam tulisan ini masih kabur, 

apakah cara gereja memanfaatkan teknologi digital pada masa pandemi Covid-19 dan 

menawarkan eklesiologi baru setelah pandemi atau hanya kajian terhadap kehadiran 

gereja di dunia digital tanpa melibatkan nilai yang mendasari gereja itu sendiri. Dua hal itu 

sangat mempengaruhi tujuan penulisan. Jika tulisan ini mengeksplorasi kehadiran gereja 

di dunia digital an sich, maka analisis terhadap fenomena Covid-19 tidak diperlukan sebab 

diskursus gereja (agama) dan teknologi digital sudah ada sejak akhir tahun 1990-an (jauh 

sebelum pandemi Covid-19). Diskursus itu dapat dilihat melalui data peningkatan 

kehadiran agama dalam teknologi informasi seperti disampaikan oleh Morten T. Højsgaard 

dan Margit Warburg. 



2 
 

Højsgaard (et al.) meneliti bahwa pada periode tahun 1999 hingga 2004 terjadi 

peningkatan kehadiran agama dalam teknologi informasi, terutama cyber church, yaitu 

1.760% (Højsgaard & Warburg 2005, 3). Mengacu pada data-data yang ditampilkan oleh 

Højsgaard (et al.), maka dapat dilihat bahwa agama sudah berjalan searah dengan 

kehidupan masyarakat yang memiliki minat besar pada teknologi informasi (Højsgaard & 

Warburg 2005, 3). 

Diskursus kehadiran agama dalam teknologi informasi berkutat pada dua isu 

penting, yaitu mediatization dan new media (Campbell 2017, 17). Dua isu itu ternyata 

mengelompokkan penelitian tentang agama dan media pada empat gelombang besar 

(Campbell 2017, 17; Siuda 2021, 2). Gelombang pertama disebut sebagai era deskriptif, 

yaitu penelitian yang terpusat pada dokumentasi atas apa yang terjadi pada praktik 

keagamaan dalam internet. Gelombang kedua adalah era kategorisasi. Christopher Helland 

adalah tokoh pada gelombang ini yang mengkategorikan agama pada dua jenis, yaitu 

religion-online dan online-religion. Gelombang ketiga adalah era teoritis yang fokus pada 

identifikasi metode dan kerangka teoritis untuk membantu strategi komunitas keagamaan 

offline yang terikut dengan penggunaan media baru. Gelombang keempat menyoroti 

pengaruh internet yang dapat memperkuat bentuk tradisional otoritas keagamaan secara 

online ataupun sebaliknya.  

Apabila perspektif yang digunakan oleh Marpaung adalah agama dan media saja, 

tanpa melibatkan fenomena pandemi Covid-19, maka tulisan ini perlu memasukkan 

pengaruh empat gelombang tersebut. Marpaung juga bisa merelasikan keempat 

gelombang tersebut menjadi satu ide konstruktif terhadap arah perjalanan gereja ke 

depan. Melalui cara itu, tulisan Marpaung tidak hanya menawarkan bentuk atau praksis 

bergereja, online atau offline, tetapi lebih pada karakter yang ada dalam gereja itu sendiri. 

Oleh sebab itu, saya mengusulkan gelombang kelima kepada Marpaung.  

Gelombang kelima adalah sebuah ide konstruktif yang diperoleh dari relasi keem-

pat gelombang di atas meskipun titik berangkatnya dari tawaran Christopher Helland, 

yaitu kategorisasi religion-online dan online-religion. Kemudian 4 tipe religion-online dan 

online-religion seperti pendapat Helland akan saya gunakan sebagai aspek lain yang 

berkontribusi pada gelombang kelima, yaitu: tradition, innovation, information, dan 

participation (Siuda 2021, 4). Religion-online adalah nilai dan tradisi agama [tradition] 

yang diinformasikan [information] secara online [innovation] (Siuda 2021, 4; Helland 2016, 

178). Materi agama disampaikan oleh pemilik otoritas dalam agama itu secara satu arah 



3 
 

tanpa membuka peluang partisipasi anggota untuk menyumbangkan keyakinan dan 

masukan mereka (Helland 2016, 178). Oleh karena itu, sifat yang dikembangkan adalah 

one-to-many. Online-Religion adalah bentuk partisipasi dalam internet yang mencerminkan 

lingkungan interaktif, yang memungkinkan komunikasi dan interaksi many-to-many 

(Helland 2016, 178). Kepada semua anggota dibuka kesempatan untuk membagi dan 

menyumbang ide dan keyakinan beragama mereka. 

Seperti telah saya sebutkan di atas, gelombang kelima bukan pilihan praktis 

terhadap dua kategori seperti diusulkan oleh Helland. Justru yang mau disodorkan ada dua 

hal, yaitu mediation meaning dan the third space of church. Keduanya saling berkelindan. 

Bila kehadiran agama (gereja) dalam teknologi informasi atau internet dipahami sebagai 

proses mediation gereja dengan dunia, maka media menjadi ruang ketiga (the third space) 

antara gereja dan dunia. Nilai yang muncul dalam teknologi informasi dimaknai oleh gereja 

untuk mengisi the third space tersebut. Empat tipe yang sudah disebut sebelumnya dapat 

dijadikan sebagai nilai atau karakter bergereja yang mengisi ruang ketiga. Gereja harus 

tetap berjalan pada nilai tradisi yang mendasarinya, meskipun tetap mengusahakan 

kehadiran yang inovatif di dunia, sebagai gereja yang terbuka dan informatif (open church) 

serta gereja yang partisipatif (participatory church). Inilah gelombang kelima yang bukan 

sekadar pilihan antara religion-online atau online-religion. 

Sementara itu, bila Marpaung memakai pandemi Covid-19 sebagai fenomena yang 

diteliti, maka selain gelombang kelima di atas, ada aspek yang luput dalam tulisan beliau. 

Aspek yang terluput itu adalah analisa terhadap perubahan praktik beribadah selama 

pandemi. Berdasarkan Pesan Paskah PGI yang dikutip oleh Marpaung pada halaman 4, 

maka Marpaung luput dari fakta bahwa ada tiga hal yang mengalami perubahan akibat 

pandemi, yaitu: kehadiran, perjumpaan, dan ruang. Memang, Marpaung telah membuka 

percakapan tentang tiga aspek untuk memahami ruang sakral digital (halaman 7), yaitu 

ruang, tempat, dan realitas. Pertanyaan yang perlu diajukan kepada Marpaung adalah, bila 

mengacu pada definisi, apakah ruang dan tempat dua hal yang berbeda? Bukankah makna 

tempat dalam praktik bergereja selama pandemi sangat cair, sebab pelayanan tidak terikat 

lagi pada letak geografi?  

Meskipun tempat sangat cair selama pandemi, dapatkah dikatakan bahwa praktik 

pelayanan itu terjadi pada satu ruang? Sebab ada ruang interaksi dan partisipasi yang 

memperjumpakan setiap individu melalui berbagai platform media sosial.  Saya 

mengusulkan agar Marpaung masuk dalam percakapan bahwa ada tiga aspek yang 



4 
 

berubah selama pandemi, yaitu perjumpaan, kehadiran, dan ruang. Tentu, tiga aspek itu 

perlu didekati dari perspektif sosiologis dan filosofis. 

 

Transendensi dan Dunia Digital 

Marpaung membahas persoalan transendensi pada bagian Awasan bagi Digitalisasi 

Gereja. Menurut Marpaung, transendensi adalah tantangan bagi gereja digital. Acuan yang 

dipakai oleh Marpaung untuk memahami transendensi adalah pendapat John W. Stott, 

yang mengatakan bahwa transendensi menggulirkan elemen misteri, “rasa numinous (suci 

atau kudus)”. Pembahasan transendensi dalam dunia digital tidak boleh diabaikan. 

Marpaung telah menyinggungnya dengan mengutip tulisan Jay Y. Kim. Walau demikian, 

Marpaung kurang memanfaatkan tantangan transendensi seperti telah dikutip dari Kim 

untuk memperkaya tulisannya itu. 

Dari kutipan Marpaung terhadap tulisan Kim, saya berkesimpulan bahwa 

keglamoran yang ditawarkan oleh teknologi digital tidak menjamin lahirnya perasaan 

misteri dan kudus dalam praktik ibadah gereja digital. Maksudnya, teknologi yang mampu 

menjembatani perbedaan dunia fisik melalui media digital tidak mampu menanamkan rasa 

transenden terhadap manusia. Sekiranya Marpaung setuju dengan gereja digital, maka 

analisa Kim perlu dimanfaatkan untuk menjelaskan bagaimana gereja tetap 

mempertahankan transendensi itu, baik dalam bentuk ide maupun teoritis. Hal ini 

diupayakan agar gereja terhindar dari keglamoran teknologi digital. 

Harus disadari bahwa transendensi adalah tantangan terberat dalam dunia digital. 

Seperti pandangan umum yang berlaku selama ini bahwa teknologi digital mengakibatkan 

setiap orang hidup dalam dunia tanpa batas. Padahal, perasaan misteri pada yang 

transenden muncul ketika manusia berhadapan dengan keterbatasan. Agar transendensi 

Tuhan tetap ada, Immanuel Kant berpendapat bahwa ide manusia tidak boleh 

memenjarakan Tuhan dalam wilayah yang terbatas agar Dia masuk ke dalam ruang iman 

(Kosky 2004, 14). Ketika manusia memahami Tuhan dari perspektif iman, maka di sanalah 

muncul perasaan transendensi.  

Di sinilah letak tantangan gereja digital yang belum dikaji oleh Marpaung. Di tengah 

fenomena teknologi digital yang menguatkan cara berpikir manusia, bahwa tidak ada lagi 

batas karena dunia tidak terbatas, tantangan terberat gereja ialah memelihara 

transendensi Allah di tengah pikiran manusia yang makin tidak terbatas. Bukankah 

konsekuensi teknologi informasi justru menjadikan manusia seolah berada di alam yang 



5 
 

tidak terbatas, ibarat lahan subur bagi gulma untuk mematikan perasaan transendensi 

manusia terhadap Allah? Saya mengusulkan agar Marpaung lebih mendalami hal ini. 

 

Tawaran Eklesiologi 

Pada akhir tulisannya, Marpaung mengusulkan agar gereja melibatkan diri dalam 

dunia digital. Usul ini muncul pada bagian Kesimpulan, halaman 9. Walau demikian, saya 

melihat ada alur yang paradoks antara kalimat awal di bagian Kesimpulan dengan kalimat 

akhir. Pada kalimat awal, Marpaung mengatakan, “Gereja tidak bisa sepenuhnya berjalan 

secara digital. Ada ruang yang tidak dapat dipenuhi oleh teknologi digital”. Namun pada 

bagian akhir Kesimpulan, Marpaung seolah berpaling dari kalimat awal, “Gereja juga harus 

mulai memikirkan mengenai menceburkan diri dalam gereja realitas virtual, baik secara 

teologi, etis maupun praktis”. 

Sekiranya Marpaung mengusulkan agar gereja terlibat dalam realitas virtual, 

pertanyaan berikutnya adalah, realitas virtual seperti apakah yang dimaksud dalam tulisan 

itu? Apakah mengikuti kategorisasi yang diusulkan oleh Helland, religion-online atau 

online-religion? Bila gereja setelah pandemi memilih religion-online, maka gereja sebagai 

organisasi tetap menjalankan praktik pelayanan sebagaimana tradisinya, tetapi 

memanfaatkan internet sebagai media untuk menyebarkan informasi keagamaan. Sifat 

relasi yang terbangun di sini adalah one-to-many. Jika yang diusulkan oleh Marpaung 

adalah online-religion, maka internet bukan lagi sebatas media untuk membagikan 

informasi, melainkan juga media partisipasi setiap anggota. Anggota akan memiliki akses 

yang tidak terbatas untuk membagikan ajaran, dogma, dan sebagainya karena sifat 

relasinya menjadi many-to-many.  

Cara beragama online-religion yang menghadirkan dunia nyata ke dunia virtual 

melalui teknologi Metaverse sudah mulai memasuki percakapan serius akhir-akhir ini. 

Sekadar gambaran, pada tahun 2021 yang lalu Pemerintah Arab Saudi telah meluncurkan 

ibadah haji Metaverse yang sifatnya online-religion. Seseorang tidak perlu hadir di Masjid 

al-Haram, di Mekah, untuk dapat menunaikan ibadah haji, tetapi bisa berada di belahan 

dunia lain dengan bantuan teknologi Metaverse (Aditya 2022). Usulan ini menuai 

penolakan, salah satunya dari Majelis Ulama Indonesia (MUI). MUI mengatakan bahwa 

ibadah haji Metaverse tidak masuk dalam kategori ibadah haji, karena tidak dilakukan 

secara fisik, melainkan hanya dalam penglihatan saja [yang membentuk imajinasi] 

(Tasmalinda 2022). 



6 
 

Mengubah kehadiran dunia dalam realitas virtual (virtual reality) tidak semudah 

bidang lain, misalnya ekonomi, sosial, dan sebagainya. Ada konsep otoritas dalam setiap 

agama yang harus diselesaikan melalui proses tafsir terhadap teks-teks suci. Demikian hal-

nya dengan gereja. Perspektif baru berdasarkan tafsir teks suci harus dibangun. Salah satu-

nya adalah magisterium dalam gereja. Tetapi yang lebih penting dari soal magisterium, 

makna “Gereja” itu sendiri harus melalui proses tafsir baru, apakah gereja hanya entitas 

persekutuan atau entitas institusional, atau gabungan keduanya.  

Dalam rangka tafsir baru terhadap gereja, maka makna dan metafora yang 

diberikan Alkitab terhadap gereja tidak boleh diabaikan. Veli-Matti Kärkkäinen 

menjelaskan tiga metafora gereja dalam Alkitab, yaitu church as the temple of Spirit, church 

as body of Christ, chuch as people of God. Tiga metafora ini belum memadai untuk 

digunakan sebagai dasar kehadiran gereja dalam teknologi informasi, religion-online atau 

online-religion. Saya mengusulkan agar dasar persekutuan gereja dijadikan sebagai 

perspektif untuk memahami gereja. Kärkkäinen berpendapat bahwa persekutuan gereja 

meniru persekutuan Trinitarian (Kärkkäinen 2021, 11). Kärkkäinen merujuk pada sumber 

Alkitab, persekutuan gereja adalah people, body, dan temple. Saya fokus pada yang kedua, 

yaitu body. Untuk mengusulkan gereja sebagai virtual reality, perlu ada kajian lebih dalam 

lagi terhadap makna body. Apakah body yang dimaksud real body atau mystical body? Dan 

satu lagi, perspektif yang digunakan untuk memahami body adalah inkarnasi Allah dalam 

Yesus Kristus. Bila Yesus adalah Allah yang menubuh, apakah Dia real body Allah di dunia 

atau mystical body? Saya mengusulkan agar Marpaung lebih dalam menggali itu, sehingga 

tidak terlalu cepat mengusulkan agar gereja hadir dalam realitas virtual. 

 

Kesimpulan 

 Saya harus mengapresiasi usaha Marpaung untuk menghadirkan gereja di tengah 

realitas perkembangan teknologi informasi saat ini. Namun, saya memiliki posisi yang 

berbeda dengan Marpaung. Marpaung setuju agar gereja masuk ke dalam realitas virtual. 

Bila perspektif Marpaung tentang realitas virtual seperti teknologi Metaverse, maka saya 

tidak setuju dengan konsep eklesiologi demikian. 

Bagi saya, pembahasan tentang gereja tidak cukup hanya pada persoalan fungsi, 

yang salah satu di dalamnya, seperti usulan Kärkkäinen, adalah peran apostolic. 

Pembahasan tentang gereja harus mencakup pada apa yang mendasari gereja itu. 

Perwujudan persekutuan Trinitarian di dunia adalah salah satu dasar gereja yang belum 



7 
 

bisa diaplikasikan dalam bentuk persekutuan virtual reality, terutama konsep body. Saya 

justru mengusulkan agar teknologi informasi atau internet tetap menjadi media bagi 

gereja, tidak berubah menjadi gereja. Jika gereja menjadi virtual reality, maka teknologi 

informasi bukan sebatas media yang mengantarai gereja dan dunia saja, melainkan telah 

berubah menjadi gereja. Yang perlu diusahakan gereja setelah pandemi menjadikan nilai 

dalam teknologi informasi menjadi pengalaman bergereja di dunia. Inilah yang saya sebut 

dengan mediation meaning, menjadikan gereja yang terbuka, informatif, dan mengundang 

partisipasi semua orang dalam aktivitas pelayanan gereja (open-participatory church), 

gelombang kelima. 

 

Daftar Bacaan: 

Aditya, Rifan. 2022. ‘Kontroversi Ibadah Haji Metaverse dan Hukumnya Menurut Pakar 
Agama Terkait Kakbah dan Hajar Aswat Virtual’. suara.com. 10 February 2022. 
https://www.suara.com/news/2022/02/10/123106/kontroversi-ibadah-haji-
metaverse-dan-hukumnya-menurut-pakar-agama-terkait-kakbah-dan-hajar-aswat-
virtual. 

Campbell, Heidi A. 2017. ‘Surveying Theoretical Approaches within Digital Religion 
Studies’. New Media & Society 19 (1): 15–24. 
https://doi.org/10.1177/1461444816649912. 

Helland, Christopher. 2016. ‘Digital Religion’. In Handbook of Religion and Society, edited by 
David Yamane. Handbooks of Sociology and Social Research. Cham: Springer 
International Publishing. 

Højsgaard, Morten T., and Margit Warburg. 2005. ‘Introduction: Waves of Research’. In 
Religion and Cyberspace, edited by Morten T. Højsgaard and Margit Warburg, 1st ed, 
1–11. New York: Routledge, Taylor & Francis Group. 

Kärkkäinen, Veli-Matti. 2021. An Introduction to Ecclesiology: Historical, Global, and 
Interreligious Perspectives. Second edition, Revised and Expanded. Downers Grove, 
IL: IVP Academic. 

Kosky, Jeffrey L. 2004. ‘The Birth of the Modern Philosophy of Religion and the Death of 
Transcendence’. In Transcendence: Philosophy, Literature, and Theology Approach 
the Beyond, edited by Regina M. Schwartz, 11–26. New York: Routledge. 

Siuda, Piotr. 2021. ‘Mapping Digital Religion: Exploring the Need for New Typologies’. 
Religions 12 (6): 373. https://doi.org/10.3390/rel12060373. 

Tasmalinda. 2022. ‘MUI Tegaskan Mengelilingi Kabah Secara Virtual Bukan Bagian Ibadah 
Haji’. suara.com. 10 February 2022. 
https://sumsel.suara.com/read/2022/02/10/085640/mui-tegaskan-mengelilingi-
kabah-secara-virtual-bukan-bagian-ibadah-haji. 

 


