
 
Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

 

\ 

1 
 

 

IDENTITAS DALAM KEHADIRAN DAN KETIDAKHARIAN 

Tawaran bagi Agama-Agama Mewujudkan Identitas Individu dan Komunitas 

Berdasarkan Pengalaman Praktik Beragama Pada Masa Pandemi Covid-19 

 

Pdt. Irvan Hutasoit, M.Th 

Pendeta GKPI 

irvanhutasoit@outlook.co.id 

Orcid ID: 0000-0002-8837-1361 

 

Abstrak 

Pandemi Covid-19 telah melanda dunia selama dua tahun terakhir ini. 

Banyak yang berubah akibat pandemi, terutama cara manusia menghayati 

agamanya. Walau demikian, agama tidak boleh memahami pandemi hanya 

sebagai hambatan ritus. Pengalaman beragama sepanjang pandemi menjadi 

kesempatan untuk menawarkan perspektif baru tentang makna kehadiran. 

Itulah yang akan diusahakan dalam tulisan ini. Melalui pendekatan 

konstruktif, pengalaman beragama selama pandemi menjadi tawaran untuk 

mewujudkan identitas individu dan komunitas. 

 

Kata Kunci: 

Agama, Identitas, Individu, Komunitas, Pandemi Covid-19 

 

Pendahuluan 

Covid-19 telah mengguncang dunia hampir dua tahun terakhir ini. 

Menurut catatan World Health Organization (WHO) hingga tanggal 20 

September 2021, kasus terkonfirmasi sebanyak 228.394.572 dan meninggal 

4.690.186 orang. Untuk Indonesia, hingga tanggal 20 September 2021, kasus 

terkonfirmasi sebanyak 4.195.958 dan meninggal 140.805 (―Peta Sebaran 

COVID-19‖ 2021). Meskipun sudah hampir dua tahun, sepertinya pandemi 

ini belum menunjukkan tanda akan berakhir. Siaran pers tanggal 21 

mailto:irvanhutasoit@outlook.co.id


2 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

September 2021 menjadi peringatan bahwa pemerintah mengajak semua 

pihak untuk mengantisipasi gelombang ketiga Covid-19 seiring peningkatan 

kasus di beberapa negara tetangga, seperti: Filipina, Malaysia, dan Singapura 

(―Pemerintah ajak semua pihak antisipasi gelombang ke-3 Covid-19‖ 2021). 

Fenomena yang terjadi selama pandemi menunjukkan bahwa pola 

interaksi sosial mengalami perubahan yang diakibatkan oleh penerapan 

protokol kesehatan untuk mengantisipasi penyebaran Covid-19. Protokol 

kesehatan yang berdampak besar bagi pola interaksi sosial adalah 3Cs 

sebagaiaman anjuran WHO, yaitu: Avoid the 3Cs: spaces that are closed, 

crowded or involve close contact (―Advice for the Public on COVID-19‖ 

t.t.). Protokol 3Cs berdampak langsung pada pola relasi antar individu karena 

setiap orang harus membatasi perjumpaan dengan yang lain.  

Protokol kesehatan 3Cs itu ternyata memberi dampak pada ritus 

beragama. Setiap ritus beragama yang lazimnya melibatkan banyak orang 

dalam perjumpaan ragawi harus berhenti atau dibatasi pada masa pandemi 

Covid-19. Ritus perjumpaan ragawi dialihkan atau digeser menjadi ritus 

perjumpaan virtual. Perjumpaan ragawi yang selama ini terpusat di tempat-

tempat ibadah, menjadi perjumpaan virtual yang dimediasi oleh teknologi 

informasi. Perubahan perjumpaan ini dapat dijadikan oleh setiap agama 

untuk mewujudkan identitas individu dan komunitas pasca pandemi. 

Saya menilai bahwa perubahan pola interaksi dalam ritus keagamaan, 

akan menghasilkan imaginasi berteologi ke depan. Tulisan ini menjadi satu 

tawaran untuk menghadirkan agama-agama menjadi pelintas batas, belajar 

dari fenomena beragama selama pandemi. Saya mengusulkan agar pandemi 

ini bukanlah sebuah gangguan sementara pada kemapanan ritus beragama. 

Pandemi menjadi titik awal atau momentum untuk merumuskan imaginasi 

kehadiran setiap agama mewujudkan identitas individu dan komunitas 

beragama. Agama perlu melihat fenomena relasi yang muncul selama 

pandemi untuk mewujudkan kehadirannya yang autentik di dunia ini. 

Metodologi 

Metode yang akan saya pakai dalam penulisan ini adalah kualitatif 

melalui tinjauan pustaka berupa uraian deskriptif dan analitis terhadap 

sumber-sumber bacaan yang mendukung tulisan ini. Beberapa pemikiran 



3 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

filosofis akan dipakai dan menjadi landasan teori yang penting dalam tulisan 

ini, seperti: Jennifer Kayahara untuk menjelaskan identitas komunitas, 

Jacques Derrida melalui binary opposition untuk mendekonstruksi 

pertentangan antara kehadiran  (presence) dan ketidakhadiran (absence), 

Martin Heidegger untuk menjelaskan being dalam ketegangan kehadiran 

(presence) dan ketidakhadiran (absence), dan Robert Sokolowski untuk 

menjelaskan identitas individu dan komunitas di antara kehadiran (presence) 

dan ketidakhadiran (absence). Saya lebih fokus pada penjelasan kehadiran 

(presence) dan ketidakhadiran (absence) dalam tulisan ini karena itulah yang 

menjadi masalah pokok selama pandemi Covid-19. 

Saya menyandingkan pendekatan fenomenologi bersama dengan 

tinjauan pustaka di atas. Fenomena yang diamati dalam tulisan ini adalah 

praktik beragama yang memanfaatkan teknologi informasi selama pandemi. 

Pemanfaatan itulah yang memberi peluang bagi setiap agama masuk ke 

dalam dua bentuk kehadiran, yaitu: online religion dan religion online. Saya 

akan menjadikan sikap dua agama di Indonesia, Islam dan Kristen, dalam 

pelaksanaan praktik keagamaan selama pandemi melalui pandangan dua 

lembaga keumatan agama tersebut (MUI dan PGI/KWI). 

Saya berpendapat bahwa metode yang akan saya pakai dalam tulisan 

sudah dapat menjawab tujuan penulisan ini, yaitu memanfaatkan pengalaman 

praktik beragama selama pandemi Covid-19 untuk mewujudkan relasi antar 

individu dan komunitas berdasarkan identitas yang muncul akibat pandemi. 

 

Dua Realitas Penentu Identitas Komunitas 

Pemahaman komunitas sering dikaitkan dengan kumpulan orang 

yang memiliki minat yang sama di wilayah tertentu (Foltz dan Foltz 2003, 

32). Namun, memperkaya pemahaman kita tentang makna komunitas, maka 

pandangan beberapa ahli perlu dipakai sebagai rujukan. Ferdinand Tonnies 

menjelaskan bahwa komunitas dicirikan oleh keintiman, simpati, 

kepercayaan, dan nilai-nilai bersama (Kayahara 2006, 129). Ciri tersebut 

dapat dijumpai dalam tiga bentuk komunitas, yaitu: komunitas sedarah, 

komunitas satu wilayah, dan komunitas pemikiran (Kayahara 2006, 129).  



4 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Secara garis besar, Tonnies menjelaskan bahwa komunitas sedarah 

adalah kumpulan beberapa orang yang terdiri dari garis keturunan yang 

memiliki hubungan kekerabatan yang sama. Komunitas satu wilayah 

mengacu pada kepemilikan bersana dalam satu lingkungan. Biasanya 

komunitas satu wilayah memiliki pengertian geografis. Sementara yang 

terakhir, komunitas pemikiran. Komunitas ini tidak terkait dengan hubungan 

kekerabatan dan wilayah. Karakteristik bentuk komunitas pemikiran adalah 

minat, pikiran, dan pengalaman yang sama. Kecenderungan komunitas 

pemikiran melintasi batas relasi kekerabatan dan wilayah. Dasar yang akan 

dipakai dalam tulisan ini ialah komunitas pemikiran. 

Selain pendapat Tonnies di atas, pemikiran Emile Durkheim perlu 

dijadikan sebagai catatan penting. Durkheim mengidentifikasi komunitas 

dengan solidarity society. Dalam rangka itu, Durkheim mengelompokkan 

solidarity society ke dalam dua kategori, yaitu: mechanism solidarity dan 

organic solidarity (Kayahara 2006, 132). Mechanism solidarity adalah ikatan 

dalam komunitas yang dibentuk oleh kemiripan kesadaran dan gaya hidup. 

Sementara organic solidarity adalah komunitas yang terbentuk akibat saling 

keterhubungan, ketergantungan, dan saling melengkapi di antara perbedaan 

anggota komunitas. 

Dua pemikiran di atas menunjukkan bahwa komunitas tidak bisa 

lepas dari kohesi antar anggota komunitas (Kayahara 2006, 132). Tonnies 

menjelaskan kohesi itu dalam bentuk hubungan afirmatif berupa hubungan 

sedarah, wilayah, dan pemikiran. Kemudian, Durkheim menjelaskan kohesi 

dalam komunitas dibentuk oleh solidaritas. Artinya, pemikiran kedua ahli di 

atas menegaskan bahwa kohesi sesama anggota adalah aspek penting dalam 

komunitas. 

Kohesi terjadi akibat kesamaan pengalaman. Memasukkan aspek 

kesamaan pengalamaan menjadi kohesi sesama anggota komunitas tidak 

bertentangan dengan pandangan Tonnies dan Durkheim di atas. Pengalaman 

menjadikan komunitas tidak lagi dibatasi oleh hubungan kekerabatan dan 

wilayah. Komunitas menjadi sekelompok orang yang berinteraksi satu 

dengan yang lain dengan cara tertentu (Foltz dan Foltz 2003, 32). Komunitas 

yang terbentuk akibat kesamaan dalam berinteraksi, menjadi dasar untuk 

memahami komunitas yang terjadi akibat pandemi Covid-19.  



5 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Perubahan cara interaksi sebelum dan selama pandemik akan 

melahirkan dua identitas berbeda. Model interaksi sebelum pandemi adalah 

offline sehingga parameter eksistensi setiap komunitas terletak pada wujud 

persekutuan ragawi. Ketika dunia menghadapi pandemi Covid-19, model 

interaksi didorong menjadi online. Kalau dua masa itu dihadapkan, yaitu 

sebelum dan sesudah pandemi, maka model relasi dapat digambarkan dalam 

dua bentuk, yaitu: kehadiran ragawi yang offline dan kehadiran virtual yang 

online. Kedua model tersebut merupakan pengalaman bersama setiap 

individu dalam komunitas yang berkontribusi membentuk identitas 

komunitas itu sendiri.  

Identitas komunitas pada dua model di atas akan dibentuk oleh dua 

hal yang menggambarkan interaksi antar individu sebelum dan sesudah 

pandemi. Pertama, interaksi sebelum pandemi bersifat ragawi yang menjadi 

pemberi makna kehadiran (presence). Kehadiran diartikan ketika setiap 

individu berada dalam interaksi ragawi yang bisa saling menyapa dan 

menyentuh. Apabila ada yang tidak bisa menghadirkan diri dalam interaksi 

ragawi maka statusnya tidak hadir (absence). Kedua, interaksi selama 

pandemi bersifat virtual yang memberi makna kehadiran (presence). 

Ketidakhadiran seseorang dalam ruang virtual adalah bentuk 

ketidakhadirannya dalam komunitas (absence).  Sebaliknya, ketidakhadiran 

secara ragawi tetapi hadir secara virtual adalah bentuk kehadiran dalam 

komunitas (presence).  

Penjelasan tersebut menjadi penegasan terhadap dua masa yang 

berbeda, sebelum dan selama pandemi, mendorong bentuk interaksi 

komunitas pada dua posisi yang bertentangan: (1) sebelum pandemi, antara 

presence dan absence ditentukan oleh hadir atau tidaknya setiap individu 

dalam persekutuan ragawi; (2) selama pandemi, antara presence dan absence 

ditentukan oleh hadir atau tidaknya setiap individu dalam persekutuan 

virtual. Bahkan ketidakhadiran secara ragawi dapat dipahami sebagai 

kehadiran dalam komunitas bila setiap orang berjumpa di ruang virtual. Dua 

pertentangan ini akan berkontribusi membentuk identitas komunitas. Solusi 

terhadap pertentangan itu harus dijawab agar identitas komunitas tidak hanya 

dijawab dari satu perspektif saja, yaitu offline atau online. 



6 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Being dan Dekonstruksi Menjawab Dikotomi Presence 

dan Absence 

Dekonstruksi adalah metode tafsir postmodern. Filsuf yang 

mengenalkan dekonstruksi adalah Jacques Derrida, seorang keturunan 

Aljazair kebangsaan Perancis. Dekonstruksi lahir akibat pertentangan dua 

sisi atau binary opposition yang mengutamakan makna tunggal. 

Dekonstruksi menjadi metode yang mendorong setiap perbedaan dapat hadir 

dalam ruang bersama tanpa harus dipertentangkan (berbeda tetapi tidak 

terpisah). Pengertian lainnya, dekonstruksi menolak metode tafsir 

pembatalan, yaitu kehadiran yang satu membatalkan kehadiran yang lain. 

Pemikiran Derrida banyak dipengaruhi oleh Martin Heidegger, 

seorang filsuf eksistensialisme kebangsaan Jerman. Pemikiran Heidegger 

yang akan dipakai dalam tulisan ini untuk mendampingi pemikiran 

dekonstruksi Derrida adalah being and time. Bagi Heidegger, being adalah 

konsep yang paling universal dan kosong sehingga dia menolak upaya 

defenisi terhadapnya (Heidegger 2007, 21). Being tidak bisa dipahami 

menggunakan logika tradisional yang membentuk entitas berdasarkan ide 

atau teori. Tujuan Heidegger bukan menghilangkan makna being, melainkan 

menjelaskan hubungan atau relasi being bersifat dengan yang lain.  

Tujuan Heidegger membicarakan being untuk menjelaskan bahwa 

segala sesuatu harus beridentitas. Being tanpa identitas bukanlah being. 

Sementara itu, segala sesuatu akan beridentitas bila terhubung dengan yang 

lain. Demikian halnya dengan Being. Being  dapat dikatakan sebagai being 

apabila terhubung dengan yang lain. Maka being bukanlah sesuatu yang 

berdiri sendiri, terbebas dari interaksi terhadap yang lain. Heidegger 

menjelaskan bahwa segala sesuatu yang dibicarakan, segala sesuatu yang 

dimiliki dalam pandangan, segala sesuatu yang diarahkan kepada kita dengan 

cara apapun adalah being yang akan beridentitas bila terhubung dengan yang 

lain (Heidegger 2007, 26). Sesuatu yang dihadapkan kepada kita adalah 

fenomena yang tidak bebas nilai. Heidegger mendorong agar setiap 

fenomena harus berentitas melalui relasinya dengan yang lain. 

Agar being atau fenomena beridentitas, maka Heidegger 

menghubungkannya dengan waktu dan sejarah (Polt 2010, 70). Itu 

menegaskan bahwa waktu dan sejarah adalah ruang kehadiran being. Being 



7 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

harus berelasi dengan waktu dan sejarah sebab dalam relasi itulah being akan 

menemukan identitasnya. Being beridentitas apabila ada dalam realitas, 

dinyatakan (present) dalam waktu, hadir dalam kehidupan (Heidegger 2007, 

26). Oleh sebab itu, being bukanlah sebuah isi filsafat tetapi metode untuk 

mengusahakan sesuatu memiliki identitas yang tidak diawali oleh suatu 

defenisi yang final dan pasti. Heidegger kembali menegaskan bahwa being 

bukanlah penalaran yang melingkar melainkan keterkaitan ke belakang dan 

ke depan (Heidegger 2007, 28). Identitas being tidak ditentukan oleh being 

itu sendiri secara independen. Being akan memiliki identitas apabila ada 

keterhubungan ke belakang dan ke depan yang mengindikasikan 

keterkaitannya dengan waktu. Dengan kata lain, segala sesuatu adalah proses 

menjadi yang ditentukan oleh relasinya dengan waktu. Berdasarkan 

pemikiran Heidegger di atas, maka dapat dikatakan bahwa identitas being 

adalah sesuatu yang labil. Kelabilannya terletak pada identitas yang dinamis 

terhadap dengan perubahan waktu dan sejarah. Waktu dan sejarah bukan lagi 

aspek-aspek yang terpisah dari being. Keduanya adalah jantung yang 

menentukan identitas being itu sendiri (bnd. Polt 2010, 78). 

Kemudian Heidegger mengenalkan konsep Dasein sebagai being 

yang menyadari keberadaan di dunia (Pakpahan 2021, 9). Dasein adalah 

pribadi yang menghubungkan diri dengan waktu seperti dikatakan di atas, 

keterhubungan ke belakang dan ke depan. Heidegger merujuk dasein pada 

apa yang biasa disebut sebagai diri atau ―aku‖ (Stapleton 2010, 44; 

Heidegger 2007, 27). Pembangunan entitas ―aku‖ terjadi apabila terhubung 

dengan waktu kehadirannya: terhubung ke belakang dan ke depan. 

Kehadiran dalam waktu, terhubung ke belakang dan ke depan, akan 

menciptakan identitas bagi manusia itu sendiri. Dalam relasi dengan waktu 

dan sejarah itulah, dasein memiliki existenz, yang kemudian disebut juga 

dengan existentiala. Pandangan Heidegger ini menegaskan bahwa eksistensi 

dan identitas yang dimiliki oleh dasein ditentukan oleh kehadirannya dalam 

waktu dan dalam dunia (being in the world).   

Being in the world menjadikan relasi triadic:  ―(1) the in- the- world, 

(2) the “being- in”, and (3) the entity or “who” which is as being-in-the-

world” (Stapleton 2010, 47). Hubungan ketiganya sangat erat, tidak bisa 

dipisahkan. Bahkan eksistensi manusia ditentukan oleh relasi triadic tersebut 



8 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

karena itulah alat baginya untuk memaknai keberadaannya dan siapa dia di 

dunia. Pendeknya, identitas manusia tidak ditentukan oleh dirinya sendiri 

tetapi keberadaan, proses menjadi, dan siapa dia di dunia. Pandangan ini 

sangat penting untuk memahami identitas individual sebagai manusia pada 

masa pandemi. Setiap individu selama masa pandemi berada dalam dunia 

yang serba digital sehingga identitasnya sebagai manusia sebelum pandemi 

belum final tetapi menjadi proses menjadi.  

Gagasan dari Heidegger ini akan menolong saya untuk menemukan 

identitas manusia selama masa pandemi yang hidup dalam keberadaan relasi 

online. Keberadaan seperti itu akan menentukan manusia sebagai dasein, 

yaitu siapa dia di dunia. Sistem relasi online akan melahirkan identitas 

manusia dalam dua dualisme yang kemungkinan akan dipertentangkan, yaitu 

antara presence dan absence. Ketika relasi di dunia selama masa pandemi 

berbentuk online, yang mengabaikan relasi ragawi, setiap individu akan 

masuk dalam dua kutub: absence atau presence dirinya terhadap yang lain. 

Penjelasan terhadap absence dan presence ini justru akan mempengaruhi 

identitas manusia sebagai dasein. Dan identitas manusia sebagai dasein akan 

berkontribusi membangun identitas komunitas pada masa pandemi. Oleh 

sebab itu, problem dualisme absence dan presence harus dijawab untuk 

menemukan entitas manusia sebagai dasein. Melalui cara itu, identitas 

komunitas akan terjawab selama masa pandemi. Untuk menjawab problem 

absence dan presence, saya akan memakai pendekatan dekonstruksi Derrida. 

Dalam tulisan ini, saya lebih fokus pada pemikiran Derrida tentang 

tulisan sebab melaluinya saya bisa menjelaskan presence dan absence. 

Tulisan adalah perhatian yang penting dalam pemikiran Derrida. Dia 

mengatakan bahwa tulisan adalah sebuah metaphora, sebuah figur bernama. 

Pemikiran Derrida ini menggambarkan sikapnya yang menolak pertentangan 

antara tulisan dan ucapan. Derrida menyebut pertentangan ini dengan binary 

opposition. Menghindari binary opposition, maka Derrida mengatakan 

bahwa segala sesuatu harus dimulai dengan totalitas sistem (Derrida 1976, 

45). 

Seperti dikatakan di atas, Derrida menaruh minat pada tulisan. 

Perhatian Derrida adalah soal identitas, apakah tulisan beridentitas? 

Penolakan Derrida terhadap binary opposition berawal dari pertanyaan 



9 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

tersebut. Bagi Derrida identitas teks tidak hanya milik si penulis. Identitas 

dalam tulisan juga dibentuk oleh pembacanya (Wolfreys 1998, 62). Tidak 

ada binary opposition dalam setiap tulisan. Identitas tulisan tidak hanya 

bersumber dari penulis sebab pembaca juga memiliki peran untuk memberi 

identitas terhadap tulisan. 

Identitas tulisan memiliki keterkaitan dengan makna sebuah tulisan. 

Maksudnya, identitas tulisan adalah makna tulisan. Penjelasan tersebut ingin 

menunjukkan bahwa pemberi makna sebuah tulisan bukan hanya penulis 

tetapi pembaca juga berperan memaknai sebuah tulisan. Derrida menegaskan 

bahwa dalam pemaknaan sebuah tulisan, tidak ada yang berposisi pada sisi 

luar. Pembaca yang tadinya berada di sisi luar tulisan (out side), ditarik 

masuk ke dalam (in side) dan ikut serta memaknai sebuah tulisan.  

Derrida juga menganalisa binary opposition melalui penggunaan kata 

dalam tulisan. Terkadang binary opposition terjadi dalam sebuah tulisan 

melalui penggunaan kata-kata yang bersifat binary opposition, seperti: 

baik/buruk, siang/malam, laki-laki/perempuan, ucapan/tulisan, 

kebenaran/kesalahan, dan sebagainya (Wolfreys 1998, 65). Binary 

opposition ini adalah tradisi filsafat barat yang mengakibatkan terjadinya 

pasangan yang selalu bertentangan. Pasangan yang selalu bertentangan ini 

mengakibatkan ada yang terpinggirkan. Inilah salah satu yang ditolak oleh 

Derrida. 

Solusi Derrida agar tidak ada yang terpinggirkan adalah differance. 

Differance bukan isi filsafat. Ini yang membuat Derrida berbeda dengan 

filsuf lainnya. Filsuf yang lain, seperti Heidegger, ketika memunculkan satu 

istilah, maka dia akan memberi penjelasan apa makna dan isi dalam istilah 

tersebut. Differance tidak sama seperti istilah yang populer dalam diskursus 

filsafat. Kata “differance” merupakan istilah yang dirujuk dari bahasa 

Perancis. Pengucapan differ(a)nce dalam bahasa Perancis akan terdengar 

sama ketika diucapkan dalam bahasa Inggris, differ(e)nce (Royle 2003, 71). 

Derrida ingin mengunjukkan bahwa differance bukan isi satu filsafat tetapi 

cara memahami tulisan. Derrida ingin menunjukkan bahwa kata differance 

memiliki dua makna sekaligus, yaitu membedakan sekaligus menangguhkan 

suatu pemaknaan (Hardiman 2015, 289; Royle 2003, 71). Derrida 

menggunakan difference sebagai metode tafsir yang berarti sesuatu makna 



10 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

belum final, melainkan masih tertunda oleh kehadiran makna yang lain. 

Disini Derrida menolak pembatalan karena satu makna tidak membatalkan 

makna yang lain. Derrida cenderung pada penundaan, bahwa makna yang 

satu tertunda oleh kehadiran makna yang lain. 

Derrida sebenarnya ingin mengajukan kritik pada teori linguistik 

yang membedakan sistem ujaran dan tulisan. Differance di atas menunjukkan 

hal itu. Apabila teori linguistik mengutamakan ujaran, maka akan sulit 

dibedakan antara differance dan difference. Itulah dasarnya sehingga Derrida 

menangguhkan atau menunda suatu pemaknaan. Makna yang muncul akibat 

sistem ujaran pada kata differance ditunda oleh makna yang akan muncul 

kemudian, yaitu tulisan. Keberadaan satu makna yang sudah ada tidak 

membatalkan kemungkinan makna yang akan datang agar makna yang satu 

tidak meminggirkan makna yang lain. Agar tidak ada yang terpinggirkan, 

maka Derrida mengusulkan pemaknaan suatu teks harus memperhatikan 

kesatuan indera dan suara, konsep dan suara (Derrida 1976, 31). 

Selain kesatuan indera dan suara untuk memaknai suatu teks, Derrida 

juga menegaskan bahwa dalam pembacaan suatu teks terdapat dua kehadiran 

bersama, yaitu kehadiran pembaca yang membaca teks dan kehadiran penulis 

dengan cara-cara yang tidak bisa diprediksi (Wolfreys 1998, 61). Derrida 

hendak menegaskan bahwa setiap teks tidak lepas dari konteks, baik 

pembaca maupun penulis. Konteks adalah jejak-jejak yang ikut memberi 

makna terhadap teks (Hardiman 2015, 282). Derrida mengusulkan agar 

konteks masuk ke dalam teks karena teks tidak bisa dipisahkan dari konteks. 

Derrida menyebutnya dengan metode dekonstruksi karena teks membuka diri 

terhadap konteks agar ikut serta memaknai teks. 

Sekarang saya akan memaknai presence dan absence yang cenderung 

menjadi binary oppostion seperti penjelasan saya di atas berdasarkan 

perspektif dekonstruksi Derrida. Presence dan absence bukan pasangan yang 

dipertentangkan (binary opposition). Memahami presence dan absence harus 

melibatkan konteks. Ketika interaksi antar manusia diwajibkan harus 

menerapkan physical distancing selama pandemi untuk menghambat 

penyebaran Covid-19, maka presence tidak lagi dibatasi oleh perjumpaan 

ragawi, atau absence tidak diukur melalui ketidakhadiran ragawi. Dalam 

ketidakhadiran ragawi, ada kehadiran. Dalam absence terdapat presence. 



11 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Bahkan, manusia sebagai dasein (seperti pendapat Heidegger) harus dapat 

menghadirkan diri (presence) dalam ketidakhadirannya secara ragawi 

(absence) terhadap yang lain. Inilah identitas baru dasein selama pandemi 

ini.  

Saya akan menggunakan pendekatan fenomenologi untuk memahami 

indentitas dalam konteks absence dan presence pada masa pandemi. 

Fenomenologi adalah gerakan filosofis yang signifikan karena dapat 

memahami setiap kehadiran (Sokolowski 2000, 3). Fenomenologi perlu 

dipakai untuk memahami kehadiran selama pandemi Covid-19 untuk 

memberi perspektif baru terhadap kehadiran, yaitu kehadiran dalam 

ketidakhadiran (bukan lagi dualisme kehadiran tetapi menjadi dualitas 

kehadiran, presence in absence). Robert Sokolowski mengatakan bahwa 

dunia yang dialami adalah dunia tempat untuk bertindak yang mengundang 

campur tangan setiap orang di dalamnya (Sokolowski 2008, 195). Dualitas 

kehadiran masa pandemi Covid-19 adalah pengalaman bersama setiap orang 

yang berkontribusi memaknai kehadiran individual, yang menjadi identitas 

baru dasein. Kehadiran setiap individu bersama dengan yang lain dapat 

dialami melalui pengalaman yang sama dalam ketidakhadiran ragawi.  

Makna kehadiran individual itu akan mempengaruhi makna 

komunitas karena komunitas dibentuk oleh perjumpaan antar individu. 

Komunitas tidak boleh mengabaikan pola atau bentuk interaksi antar 

individu karena komunitas tidak hanya ketika berkumpulnya setiap individu 

secara ragawi. Komunitas adalah tempat pengalaman bersama ketika 

sekelompok orang berinteraksi satu dengan yang lain dengan cara tertentu 

(Foltz dan Foltz 2003, 32). Apabila makna kehadiran merujuk pada dualitas 

presence in absence, maka identitas komunitas tidak terbatas pada realitas 

ragawi, realitas online pun menjadi identitas komunitas. Komunitas adalah 

saling berbagi dalam pengalaman kehidupan meskipun itu dengan cara 

presence in absence. Komunitas bisa saja berwujud saat perjumpaan ragawi. 

Tetapi kedekatan dalam komunitas tidak boleh dibatasi hanya ketika wujud 

perjumpaan ragawi (bnd. Sokolowski 2000, 153). Kedekatan dalam 

komunitas harus hadir (presence) meskipun setiap individu mengalami 

ketidakhadiran secara ragawai (absence).  



12 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Penjelasan saya di atas menunjukkan bahwa pandemi Covid-19 telah 

memberi makna baru pada komunitas. Berikutnya, saya akan membahas apa 

yang berubah dalam pola beragama akibat pandemi tersebut dan bagaimana 

agama memaknai komunitas. 

Agama Sebagai Pelintas Batas 

Religion Online dan Online Religion 

Diskursus antara Religion Online dan  Online Religion sudah 

berkembang sejak awal tahun 1990 ketika teknologi jaringan terutama 

internet mulai menjalar ke seluruh dunia. Di antara diskursus itu, percakapan 

awal yang menarik ialah dikotomi antara media dan agama. Ronald L. 

Grimes menjelaskan bahwa dikotomi tersebut didasarkan pada pemisahan 

antara yang suci dan sekuler. Agama dianggap suci sementara media 

dipahami sebagai produksi budaya sekuler. Berdasarkan pemahaman itu, 

maka media tidak hanya mengganggu tetapi mencemarkan banyak ritus 

dalam agama (Grimes 2002, 220). Itulah dasarnya sehingga diskursus yang 

terjadi menempatkan media dan agama pada dua domain yang terpisah, tidak 

bisa disatukan. 

Pertentangan antara media dan ritus berakar dari pemahaman 

terhadap agama. Pada agama melekat dua aspek, yaitu ritus dan pemikiran. 

Kedua aspek inilah yang membentuk dan membangun identitas agama. 

Munculnya pemisahan antara ritus dan pemikiran justru tidak mendamaikan 

agama dan media. Pemisahan itu justru melahirkan ketegangan antara agama 

dan media. Ketegangan agama dan media telah berlangsung hingga akhir 

abad 19 seiring dengan pendapat yang dominan saat itu bahwa agama masih 

dipahami sebatas ritus, belum pemikiran (Grimes 2002, 228). Disinilah 

sumber ketegangan agama dan media bahwa kesucian agama terancam bila 

ritus hadir dalam produksi sekuler. Padahal yang perlu diusahakan ialah 

mengubah agama bukan sekedar ritus tetapi berisi pemikiran. Kalau agama 

berisi pemikiran, maka relasi agama dan media dapat melahirkan gagasan 

baru tentang dirinya dan dunia seperti pemaknaan terhadap komunitas di 

masa pandemi Covid-19. 

Pada abad 20 terjadi perubahan pemahaman ritus dalam agama. 

Identitas beragama tidak lagi dibatasi oleh ritus karena pemahaman itulah 



13 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

yang mengakibatkan agama dan media menjadi binary opposition seperti 

yang terjadi pada abad 19. Perubahan pada abad 20 itu berawal dari pendapat 

yang mengatakan bahwa ritus dalam agama tidak lepas dari pertunjukan. 

Bahkan, ritus dianggap sebagai bagian pertunjukan (Grimes 2002, 230). 

Ritus sudah dianggap sebagai seni pertunjukkan, meskipun masih ada yang 

membedakan keduanya. Grimes mencatat perbedaan antara keduanya 

terletak pada dasar pelaksanaan. Keyakinan mendasari ritus, sementara 

pertunjukan didasarkan pada khayalan (Grimes 2002, 239). Meskipun 

keduanya didasarkan pada dua hal berbeda, tetapi pergeseran pemahaman 

terhadap ritus sebagai aspek suci yang harus dihindari dari produksi sekuler 

seperti pandangan pada abad 19, menjadi aspek yang bersentuhan dengan sisi 

pertunjukan pada abad 20, telah mengurangi ketegangan agama dan media. 

Perubahan justru menciptakan perjumpaan agama (ritus) dan media.  

Perjumpaan antara ritus dan media ternyata telah mengubah agama 

itu sendiri. Pada abad 20, lahir femonena religion online dan online religion. 

Banyak pakar yang telah menjelaskan religion online dan online religion 

tersebut. Di antara penjelasan yang tersedia, saya akan mengajukan 

ketegangan atau perbedaan antara keduanya. Pertama, Religion online adalah 

pemberian informasi tentang agama; online religion adalah partisipasi dalam 

kegiatan keagamaan dengan memanfaatkan media virtual. Kedua, religion 

online adalah tradisi keagamaan (termasuk ritus agama) yang ditujukan ke 

wilayah offline; online religion merujuk pada kegiatan keagamaan yang 

terjadi secara online (bnd. Young 2004, 93; Parish 2020, 3). Meskipun di 

antara keduanya terdapat perbedaan, tetapi ketegangan agama dan media 

telah berakhir. Bahkan, agama masuk ke dalam media dan menyatu di 

dalamnya. 

Melihat defenisi di atas, maka untuk melihat ketegangan antara 

religion online dan online religion,  saya dipengaruhi oleh pendapat 

Christopher Helland yang menjelaskan perbedaan antara religion online dan 

online religion (Helland 2016, 178). Pada religion online, agama masuk ke 

dalam media virtual atau internet untuk memfasilitasi bentuk-bentuk 

tradisional berupa ajaran dan doktrin. Sifat interaksi yang terbentuk pada 

pola ini ialah atas-bawah secara vertikal. Sekelompok orang yang memiliki 

otoritas dalam organisasi keagamaan membagikan informasi agama kepada 



14 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

banyak orang. Sementara pada online religion media virtual atau masuk ke 

dalam agama untuk membentuk lingkungan interaktif sesama pemeluk 

agama; dan interaksi yang terjadi ialah many to many, yang egaliter dan 

setara. Dalam hal ini, pemeluk agama memiliki kesempatan untuk 

menentukan arah pergumulan spiritualitas beragama melalui relasi yang 

setara dan interaktif. 

Dari kedua pola beragama di atas, maka yang paling autentik dengan 

internet itu sendiri adalah online religion. Sebagaimana rujukan Helland dari 

pendapat Castells, bahwa internet idealnya dirancang untuk komunikasi 

many to many yang menjadi bentuk interaksi kerja jaringan yang secara 

signifikan berbeda benduk dengan model komunikasi one to many, yang sifat 

interaksinya hierarki terpusat (Helland 2016, 180). Religion online adalah 

model interaksi hierarki terpusat. Sebaliknya model interaksi online religion 

adalah interaksi kerja jaringan  yang mengedepankan kesetaraan dan relasi 

yang interaktif. 

Bagaimana agama menempatkan diri dalam konteks perkembangan 

internet atau media virtual? Apakah pertentangan antara media dan agama 

sebelum abad 20 seperti telah saya jelaskan di atas kembali berulang? Saya 

merujuk pada pendapat Paus Paulus II pada tahun 1990 ketika teknologi 

mulai berkembang. Paus berkata berpendapat: ―With the advent of computer 

telecommunications and what are known as computer participation systems, 

the Church is offered further means for fulfilling her mission‖ (Leary 2004, 

37). Dalam pendapat tersebut terdapat imaginasi atau visi bergama ke depan. 

Agama dan media (dalam hal ini teknologi informasi atau internet) bukan 

lagi dua sisi yang saling bertentangan. Relasi agama dan media tidak hanya 

menghubungkan agama dan umatnya. Kalau agama dipahami juga sebagai 

pemikiran, maka relasi agama dan media seharusnya melahirkan pemikiran 

baru tentang agama itu sendiri. Relasi agama dan media telah menciptakan 

penghubung antara agama itu sendiri dengan umatnya. Pandemi bukan lagi 

hambatan bagi umat untuk berpartisipasi dalam ritus agama. Pandemi telah 

memicu kelahiran media yang lebih progresif sehingga membuka 

kesempatan dan partisipasi tidak terbatas bagi setiap orang untuk hadir 

(presence) dalam ketidakhadiran mereka secara ragawi (absence) dalam 

setiap aktivitas ritus beragama.  Partisipasi yang terbuka dalam ritus 



15 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

beragama dapat terjadi akibat relasi agama dan media (dalam hal ini, media 

virtual atau teknologi informasi). Bahkan kohesi ritus agama dan media 

dapat dijadikan sebagai dasar atau momentum untuk membangun makna 

komunitas beragama itu sendiri. 

Pada bagian berikut ini, saya akan menjelaskan bagaimana dua 

agama di Indonesia, Islam dan Kristen, memaknai kehadiran (presence) di 

tengah tuntutan ketidakhadiran (absence) dalam setiap aktivitas ritus 

beragamanya. Perhatian saya akan lebih terfokus pada sikap dua agama 

tersebut menyikapi bentuk aktivitas ritusnya pada saat hari besar, Idul Fitri 

bagi Islam dan Paskah bagi Kristen. 

Komunitas Islam dan Kristen Mengarungi Gelombang 

Pandemi Covid-19 

Ada beberapa aspek dalam agama yang mengalami goncangan hebat 

ketika pandemi. Beberapa di antaranya akan saya sebutkan disini: (1) 

kepastian keyakinan, (2) orientasi kolektivitas versus individual, dan (3) 

sentralitas dan intensitas ritual kolektif  (Baker dkk. 2020, 361). Tiga 

goncangan tersebut berakar pada satu permasalahan, yaitu co-presence setiap 

individu dalam ritus dan praktik keagamaan. Barangkali, identitas agama itu 

sudah terlalu lama dipahami sebagai co-presence setiap individu dalam 

komunitas beragama. Ketika pandemi terjadi, co-presence tidak mungkin 

terjadi yang berakibat pada degradasi rasa beragama. 

Co-presence sebagai komunitas ragawi selama pandemi sedang 

mengalami ujian berat. Di dalamnya ada diskursus yang harus dipecahkan. 

Misalnya, ritus agama kolektif digeser menjadi ritus individual. Diskursus ini 

semakin terasa saat pelaksanaan momentum hari besar agama yang dialami 

oleh beberapa agama, seperti: Islam dan Kristen. 

Dalam perspektif Islam, ibadah berjamaah didasarkan oleh hadis. 

Salah satu hadis yang diriwayatkan oleh Bukhari menjelaskan bahwa ―Salat 

berjamaah melampaui salat sendirian dengan (mendapatkan) 27 derajat‖ 

(Jubba 2021, 4). Itulah yang mendasari sehingga para pemuka agama Islam 

dalam dakwah-dakwah dan pengajaran sangat menekankan konsep 

berjamaah dalam ibadah. Bahkan, ibadah berjamaah sudah melekat dalam 

benak umat Islam (Darmawan dkk. 2020, 118). Maka dapat dipahami bahwa 



16 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

ibadah berjamaah bagi komunitas Islam bukan hanya soal interaksi sosial 

tetapi soal ajaran agama. Ternyata, pandemi Covid-19 telah menguji konsep 

ibadah berjamaah ini.  

Perspektif yang dipakai untuk mengaktualisasi konsep ibadah 

berjamaah pada masa pandemi adalah kehidupan, untuk melindungi setiap 

orang dari kematian akibat Covid-19. Perspektif kehidupan itu menjadikan 

pandemi bukan lagi sebatas penyakit tetapi situasi atau kategori darurat bagi 

kemanusiaan sebagaimana fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 14 

Tahun 2020. Fatwa MUI tersebut telah menempatkan pandemi sebagai 

kategori darurat sehingga kewajiban beribadah seperti berjamaah menjadi 

gugur (Jubba 2021, 6). Ibadah berjamaah dipindahkan dari masjid-masjid ke 

rumah-rumah yang hanya melibatkan orang-orang terbatas yaitu anggota 

keluarga (KOMINFO 2021; Jubba 2021, 5; Darmawan dkk. 2020, 121). 

Tetapi dalam beberapa kasus, pengosongan masjid untuk ibadah 

berjamaah tidak terjadi selama pandemi. Masjid tetap dibuka meskipun ada 

pembatasan kehadiran jamaah. Ibadah berjamaah selama pandemi terjadi 

ketika perayaan Idul Fitri. Meskipun ibadah berjamaah ketika Idul Fitri tetap 

dilaksanakan secara berjamaah tidak berarti ada pengabaian pada bahaya 

Covid-19. Ibadah dilaksanakan dengan menerapkan protokol kesehatan yang 

ketat, seperti physical distancing (Darmawan dkk. 2020, 121). 

Pemaknaan baru terhadap ibadah berjamaah dalam komunitas Islam 

dapat ditemukan di Masjid Sunda Kelapa. Imam Bambang Suprianto dari 

Jakarta mengandalkan telepon seluler dan infrastruktur internet untuk 

menjangkau jamaah (―Bagaimana umat Islam di seluruh dunia menjalani 

ibadah Ramadan tahun ini?‖ 2021). Saya berpendapat bahwa pemanfaatan 

infrastruktur internet yang dilakukaan oleh Suprianto untuk menjangkau 

jamaah telah memberi perspektif baru terhadap ibadah berjamaah. Internet 

telah menjadikan ruang kehadiran jamaah dalam beribadah berada pada 

konsep presence in absence. Setiap umat mengalami co-presence dalam 

teknologi internet meskipun secara ragawi semua umat sama-sama co-

absence. 

Komunitas Kristen melaksanakan ibadah berjamaah atau komunal 

dalam sebuah praktik liturgi. Liturgi adalah aktivitas bersama semua umat 

yang dilaksanakan dalam ruang dan waktu yang sama. Ajaran Kristen 



17 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

mengakui bahwa dalam praktik liturgi itu ada perjumpaan spiritualitas antara 

Allah dan umat-Nya. Bagaimana mengaktualisasi ini dalam konteks pandemi 

Covid-19? Itulah yang akan diuraikan pada bagian berikut ini. 

Sama seperti sikap komunitas Islam di Indonesia, komunitas Kristen 

pun memahami bahwa pandemi Covid-19 adalah ancaman bagi 

kemanusiaan. Salah satu rujukan tentang sikap Kristen terhadap pandemi 

sebagai ancaman bagi kemanusiaan adalah pandangan gereja Katolik. Gereja 

Katolik berpandangan bahwa pandemi Covid-19 adalah situasi kedaruratan 

kesehatan masyarakat global (Parish 2020, 2). 

Tantangan terberat bagi komunitas Kristen mengaktualisasi konsep 

ibadah komunal ragawi ketika perayaan atau momentum keagamaan terjadi 

saat perayaan Paskah. Bagi komunitas Kristen, Perjamuan Kudus 

dilaksanakan pada saat perayaan Paskah. Perjamuan Kudus adalah 

peringatan terhadap kematian dan kebangkitan Tuhan Yesus sebagai Allah 

yang membebaskan manusia serta memberi pengharapan kehidupan kekal. 

Sebelum pandemi, Perjamuan Kudus dilaksanakan secara ragawi ketika umat 

menerima roti dan anggur dari imam atau pendeta. Bagaimana komunitas 

Kristen melaksanakan Perjamuan Kudus ketika pandemi Covid-19? 

Persekutuan Gereja-Gereja di Indonesia (PGI) dan Konferensi Wali 

Gereja Indonesia (KWI) mengeluarkan pernyataan bersama menjelang 

Paskah tahun 2020. Salah satu dalam pernyataan itu memberi tiga alternatif 

bagi gereja-gereja dalam perayaan Perjamuan Kudus, yaitu: a). Menunda  

Perjamuan  Kudus  hingga  pandemi  Covid-19 usai, b). Melaksanakan 

Perjamuan Kudus di rumah, dan c). Perjamuan Kudus Spiritual,  Spiritual 

Communion (PGI 2020). Pernyataan PGI dan KWI tentang Perjamuan Kudus 

saat Paskah 2020 menjelaskan sikap gereja yang menolak komunitas ragawi 

pada masa pandemi Covid-19 meskipun belum ada ketegasan bahwa 

Perjamuan Kudus dapat dilaksanakan secara online. 

Komunitas Kristen memiliki sikap yang mendua terhadap aktivitas 

ritus selama pandemi. Pertama, ibadah minggu atau liturgi dapat 

memanfaatkan teknologi informasi atau internet tanpa pembeda antara online 

religion dan religion online. Bagi komunitas Kristen, ibadah minggu 

merupakan ritus Kristen yang memberi porsi sangat besar pada pemberitaan 

firman Allah. Sebelum pandemi, komunitas Kristen sudah akrab dengan 



18 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

pemanfaatan media dalam pemberitaan firman Allah atau liturgi. Relasi 

media dan liturgi dapat dilihat pada saat gerakan reformasi Martin Luther 

(1517). Mesin cetak secara efektif berkontribusi bagi perluasan gerakan 

reformasi melalui penerbitan cetakan-cetakan berisi pengajaran reformasi 

serta penerbitan Alkitab ke dalam bahasa-bahasa lokal dari bahasa Latin 

(Leary 2004, 43).  

Saya menegaskan bahwa relasi media dan liturgi bukan hal baru 

dalam komunitas Kristen. Peristiwa gerakan reformasi gereja tahun 1517 

telah menunjukkan relasi tersebut sehingga pemanfaatan media dalam bentuk 

teknologi informasi selama pandemi bukan sesuatu yang baru bagi 

komunitas Kristen. Perbedaan antara gerakan reformasi 1517 dan pandemi 

Covid-19 hanya bentuk atau jenis media yang dipergunakan. Reformasi 1517 

menggunakan percetakan sebagai media dan pandemi menggunakan 

teknologi informasi. Meskipun ada persamaan antara reformasi 1517 dan 

pandemi Covid-19 yaitu relasi agama dan media, bukan berarti tidak ada 

perbedaan di antara kedunya. Perbedaannya terletak pada pemaknaan 

komunitas akibat relasi media dan liturgi. Reformasi 1517 tidak mengubah 

bentuk dan makna komunitas gereja sebagai perjumpaan ragawi. Pandemi 

Covid-19 justru mengubah wajah komunitas yang bergerak ke arah online 

religion atau religion online. 

Kedua, belum semua komunitas Kristen yang menerima secara penuh 

pelaksanaan Perjamuan Kudus dalam bentuk online religion dan religion 

online seperti pemberitaan firman yang sudah dapat menggunakan sistem 

yang online. Salah satu contoh yang bisa dipakai sebagai rujukan terhadap 

penolakan Perjamuan Kudus secara online adalah pengumuman otoritas 

Rumah Tangga Kepausan gereja Katolik di Vatikan, tanggal 14 Maret 2020. 

Rumah Tangga Kepausan mengumumkan bahwa perayaan misa atau ibadah 

minggu dapat dilaksanakan secara online. Hal yang berbeda terletak pada 

pelaksanaan Ekaristi atau Perjamuan Kudus yang harus dilaksanakan melalui 

perjumpaan ragawi. Pelaksanaan Perjamuan Kudus melalui perjumpaan 

ragawi merupakan warisan pemikiran seperti pendapat Barbara Myerhoff. 

Myerhoff mengatakan bahwa ritual memiliki makna fisiologi yang 

menekankan bahwa kehadiran fisik dalam aktivitas keagamaan adalah 

tutuntutan mendasar (Leary 2004, 47).  



19 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Sikap berbeda ditunjukkan oleh gereja di Inggris yang 

memungkinkan pelaksanaan Ekaristi atau Perjamuan Kudus secara virtual. 

Pelaksanaan Perjamuan Kudus secara online tidak mengabaikan aspek 

persekutuan yang dianut oleh gereja Inggris. Gereja Inggris mempromosikan 

bahwa persekutuan rohani dapat juga dijumpai dalam Perjamuan Kudus 

online (Parish 2020, 2). Ketika Perjamuan Kudus bermetamorfosa menjadi 

online religion atau religion online, bukan berarti aspek komunitas atau 

persekutuan terabaikan. Teknologi informasi yang memungkinkan praktik 

beragama menjadi online religion atau religion online dapat membangun 

kohesi dan keintiman dalam komunitas (Gault 2020, 11).  

Menurut pendapat saya, perbedaan pendapat memahami praktik 

Ekaristi dan Perjamuan Kudus selama pandemi seperti dijelaskan di atas, 

lahir dari pemahaman berbeda terhadap kohesi, relasi, dan keintiman dalam 

komunitas. Pada satu pihak, kohesi, relasi, dan keintiman dalam komunitas 

dipahami hanya terbangun melalui perjumpaan ragawi. Di sisi lain, kohesi, 

relasi, dan keintiman dapat dibangun secara virtual atau online. Artinya, 

pokok masalah disini adalah identitas komunitas itu sendiri yang 

mempertentangkan ragawi dan online.  

Komunitas menuntut hadirnya suatu sistem yang membangun 

kesadaran emosi dan pikiran. Sistem itu dapat dibentuk bila dalam komunitas 

terjadi kohesi, relasi, dan keintiman. Berangkat dari kerangka seperti itu, 

maka saya berpendapat bahwa pembangunan kesadaran emosi dan pikiran 

melalui kohesi, relasi, dan keintiman tidak hanya melalui perjumpaan 

ragawi. Dalam konteks pandemi Covid-19, kohesi, relasi, dan keintiman 

dapat dibangun melalui media teknologi informasi secara online. Perjumpaan 

komunitas dalam bentuk online religion atau religion  online melalui 

teknologi informasi atau internet merupakan sarana yang autentik untuk 

membangun kesadaran emosi dan pikiran dalam konteks pandemi Covid-19. 

Kohesi dan keintiman tersebut dapat terjadi karena teknologi informasi dapat 

mewujudkan restrukturisasi dan integrasi pikiran serta emosi setiap orang 

yang terlibat dalam ritual tersebut (Leary 2004, 56). 

Penjelasan di atas akan saya pakai untuk mengajukan bahwa ada 

situasi mendesak bagi agama-agama untuk mengubah imaginasinya tentang 

komunitas atau persekutuan. Praktik persekutuan agama yang mengenal 



20 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

perjumpaan ragawi mengalami perubahan makna setelah pandemi. Pandemi 

Covid-19 bukan lagi gangguan terhadap praktik beragama. Pandemi Covid-

19 menjadi momentum bagi setiap agama untuk merumuskan wujud 

kehadiran yang autentik pada zamannya (Hutasoit 2020). Wujud kehadiran 

yang autentik itu mempengaruhi identitas komunitas dalam agama. Apakah 

agama mempromosikan komunitas yang menutup atau membuka diri, 

komunitas yang terputus atau menghubungkan diri. Itulah yang menjadi 

sebuah identitas yang akan dikerjakan oleh setiap agama berdasarkan 

pendekatan kehadiran dan ketidakhadiran.  

Agama dan Kehancuran Tembok Pemisah: 

Mengusahakan identitas inklusif 

Saya berpendapat bahwa pada masa pandemi ada dua ruang yang 

terpisah, yaitu ritus agama sebagai ruang pertama dan umat sebagai ruang 

kedua. Penerapan protokol kesehatan selama pandemi Covid-19 

mengakibatkan terpisahnya ruang tersebut. Bentuk relasi ragawi yang 

sebelum pandemi mewarnai praktik ritus beragama diuji oleh protokol 

kesehatan dengan membuka peluang relasi online menggantikan ragawi. 

Media telah hadir mengisi ruang ketiga untuk menjembatani ruang pertama 

dan kedua tadi.  

Tidak bisa dihindari bahwa komunitas yang terbentuk akibat 

kehadiran teknologi informasi adalah lintas batas. Hadirnya ritus beragama 

dalam media virtual pada masa pandemi menjadikan ritus itu bukan hanya 

milik satu agama tertentu. Setiap agama tidak bisa mengeksklusi ritusnya 

hanya untuk umatnya lagi karena kehadiran ritus dalam media virtual 

menjadikan agama itu terbuka bagi siapapun, bahkan bagi mereka pemeluk 

agama lain. Masa pandemi ini, ketiga agama hadir di ruang terbuka yaitu 

teknologi informasi, maka agama-agama harus sadar dirinya saat ini dan 

masa akan datang akan bersifat publik yang bisa dijangkau oleh siapapun 

(Hoover 2002, 2). Disinilah setiap agama harus menyadari bahwa 

ketidakhadiran (absence) umat beragama lain terdapat kehadiran (presence) 

mereka dalam satu ritus agama melalui media virtual. Misalnya, ritus dalam 

gereja tidak hanya milik yang beragama Kristen saja tetapi mereka yang 

berasal dari agama-agama lain karena yang beragama selain Kristen sudah 



21 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

dapat mengakses ritus tersebut tanpa dibatasi oleh tembok-tembok yang 

membatasinya selama ini. Karena agama akan bersifat publik maka agama 

perlu menyadari bahwa narasi-narasi dalam ritusnya tidak menciptakan 

kebencian antara umatnya dengan umat beragama lain. Demikian juga 

sebaliknya, ritus agama tidak menciptakan penolakan dan kebencian dari 

pemeluk agama lain. Itulah bentuk kehidupan yang ditawarkan setelah 

pandemi ini yaitu hidup tanpa batas. Dasein bagi agama ialah kehidupan 

yang tanpa batas. 

Pandemi Covid-19 menjadi momentum bagi setiap agama bahwa ke 

depan bahwa ciri eksklusivitas tidak dapat lagi dipertahankan. Ke depan, 

setiap agama-agama akan bersifat inklusif, terbuka bagi siapapun. Sifat 

inklusif tersebut harus dapat membentuk karakter setiap komunitas dan 

individu umat beragama, menjadi komunitas dan individu inklusif. Agama-

agama didorong untuk mengusahakan umatnya menjadi komunitas dan 

individu yang inklusif, terbuka pada perbedaan bukan sebaliknya, 

mempertentangkan perbedaan tersebut. Indentitas individu dan komunitas 

umat beragama ke depan ialah ciri inklusif. Agama dapat memanfaatkan 

pandemi Covid-19 untuk mentransformasi diri, bukan lagi alat yang 

menciptakan pemisahan di ruang publik, tetapi yang mampu merajut 

komunitas hidup manusia. Dalam ketidakhadiran (absence) yang lain, 

terdapat kehadiran (presence) mereka dalam komunitas kita. 

Agama yang Mendorong Public-Connectivity 

Bentuk relasi yang terbentuk akibat teknologi informasi serta media 

virtual adalah hubungan many to many, menggantikan relasi one to many. 

Bentuk relasi one to many merupakan relasi sebelum pandemi ketika ritus 

beragama dipusatkan pada satu tempat, dipimpin satu kelompok orang. 

Setelah pandemi, pusat ritus beragama berpindah dari satu tempat ke banyak 

tempat, yaitu rumah atau tempat lain yang dapat dijadikan sebagai tempat 

untuk menjalankan ritus agama. Memang ada kesan yang muncul bahwa 

pandemi ini telah mengganggu budaya beragama selama ini yang bersifat 

one to many, ketika agama telah membentuk struktur dasar kehidupan 

institusional, struktur otoritas, dan struktur teologi (Horsfield 2015, 265). 



22 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Pandemi Covid-19 telah mendorong setiap agama-agama untuk 

bergerak lebih cepat lagi menyesuaikan kehadirannya sesuai zaman 

poststruktural saat ini. Fenomena aplikasi transportasi dan pemesanan 

makanan sudah mengindikasikan bahwa dunia tempat kehadiran agama-

agama saat ini. Fenomena itu seharusnya sudah menggugah agama itu sendiri 

untuk memproyeksikan komunitas beragama pada masa akan datang. 

Sebelum penggunaan aplikasi, hanya ada tempat tertentu bagi setiap orang 

untuk bisa mengakses makanan dan transportasi. Setelah aplikasi itu semakin 

populer, setiap orang dapat mengakses sumber makanan dan transportasi 

dimanapun, tidak tergantung pada satu tempat untuk dapat belanja makanan 

atau tidak perlu hadir di satu tempat tertentu untuk dapat mengakses 

transportasi. Dalam ketidakhadiran (absence) produsen makanan dan 

transportasi, ternyata mereka sungguh hadir (presence) bagi setiap konsumen 

melalui aplikasi online. Pendeknya, Agama-agama saat ini sudah hidup 

dalam budaya public-connectivity. 

Pengalaman beragama sepanjang pandemi Covid-19 menjadi 

momentum bagi setiap agama untuk menyadari tidak ada lagi yang tertutup 

di dunia. Bahkan agama sekalipun ibarat rumah kaca yang tembus pandang, 

dimana yang bukan pemeluknya dapat melihat spiritualitas agama tersebut. 

Kenyataan ini mendorong agama untuk menciptakan individu dan komunitas 

yang terbuka dan saling terhubung dengan yang lain. Agama tidak cukup lagi 

mengajarkan umatnya agar berelasi dengan baik terhadap agamanya sendiri 

tetapi membangun connectivity terhadap yang lain. Alat ukur identitas 

individu dan komunitas beragama bukan lagi sebatas kesetiaan pada 

agamanya sendiri, tetapi komitmen yang kuat untuk membangun koneksitas 

dengan yang lain. Agama harus mendorong setiap individu dan komunitas 

agar dapat menghayati bahwa dalam ketidakhadiran (absence) yang lain 

terdapat kehadiran (presence) yang lain tersebut. Ketidakhadiran (absence) 

yang lain tidak menjadikan yang lain itu menjadi asing bagi komunitas kita, 

melainkan kita harus tetap meyakini dan menerima kehadiran (kehadiran) 

mereka. Metode itu dapat dipakai oleh setiap agama untuk mendorong setiap 

komunitas dan individu beragama berkomitmen mewujudkan public-

connectiviy. 



23 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Bahkan pendekatan ini dapat dipakai untuk melakukan perubahan 

arah ritus beragama. Sebelum pandemi, setiap narasi dalam ritus agama 

hanya bersumber dari agama itu sendiri serta ditujukan untuk agama itu 

sendiri. Connectivity telah mendorong agama untuk membangun konektivitas 

dengan yang lain di luar dirinya. Konnektivitas itu menjadikan 

ketidakhadiran (absence) yang lain dalam ritus agama menjadi kehadirannya 

(presence) melalui narasi-narasi dalam ritus. Misalnya, keprihatinan yang 

dialami oleh pihak lain di luar agama itu, masuk dan hadir (presence) dalam 

narasi-narasi ritu meskipun keprihatinan itu secara ragawi tidak hadir 

(absence) dalam ritus tersebut. 

Kesimpulan 

Saya telah menjelaskan bahwa ada yang harus dikerjakan oleh 

agama-agama setelah pandemi Covid-19, yaitu kontribusinya mewujudkan 

dasein individu dan komunitas. Setiap agama telah melalui masa pandemi 

Covid-19 yang telah mengubah wajahnya sendiri di dunia ini. Identitas 

individu dan komunitas yang diwujudkan melalui perjumpaan ragawi 

sebelum pandemi mengalami perubahan setelah pandemi, yaitu individu 

yang disatukan dalam komunitas virtual. Berdasarkan pengalaman tersebut, 

maka setiap agama memiliki kontribusi untuk mengembangkan identitas 

individu dan komunitas masa depan seperti telah saya jelaskan di atas. 

Setelah saya melakukan penelitian melalui tulisan ini, maka masih 

ada penelitian lanjutan yang perlu dilakukan. Untuk melengkapi tulisan ini, 

saya mengusulkan agar ada penelitian lanjutan yang membahas peranan 

pikiran dan emosi untuk menjembatani ketidakhadiran (absence) dan 

kehadiran (presence). Penelitian lanjutan itu perlu dilakukan agar pada masa 

akan datang dapat dipakai oleh setiap agama mengembangkan identitas 

individu dan komunitas beragama. Penelitian lanjutan itu diharapkan akan 

melahirkan spiritualitas presence in absence. 

 

 

 

 

  



24 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Daftar Acuan 

―Advice for the Public on COVID-19.‖ t.t. Diakses 21 September 2021. 

https://www.who.int/emergencies/diseases/novel-coronavirus-

2019/advice-for-public. 

―Bagaimana umat Islam di seluruh dunia menjalani ibadah Ramadan tahun 

ini?‖ 2021. DW.COM. 4 Desember 2021. 

https://www.dw.com/id/melihat-umat-islam-jalani-ramadan-di-tahun-

kedua-pandemi/a-57165035. 

Darmawan, Dadang, Deni Miharja, Roro Sri Rejeki Waluyajati, dan Erni 

Isnaeniah. 2020. ―Sikap Keberagamaan Masyarakat Menghadapi 

Wabah COVID-19.‖ Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan 

Lintas Budaya 4 (2): 115–24. 

https://doi.org/10.15575/rjsalb.v4i2.8596. 

Derrida, Jacques. 1976. Of Grammatology. Baltimore: Johns Hopkins 

university press. 

Foltz, Franz, dan Frederick Foltz. 2003. ―Religion on the Internet: 

Community and Virtual Existence.‖ Bulletin of Science, Technology 

& Society 23 (4): 321–30. 

https://doi.org/10.1177/0270467603256085. 

Gault, Erika D. 2020. ―‗My people are free!‘: Theorizing the digital black 

church.‖ Association for the Study of African American Life and 

History 6 (1). 

Grimes, Ronald L. 2002. ―Ritual and the media.‖ Dalam Practicing religion 

in the age of the media: Explorations in media, religion, and culture, 

disunting oleh Stewart M Hoover dan Lynn Schofield Clark. Ney 

York: Columbia University Press. 

Hardiman, F. Budi. 2015. Seni memahami hermeneutik dari Schleiermacher 

sampai Derrida. Yogyakarta: Kanisius. 

Heidegger, Martin. 2007. Being and Time. Diterjemahkan oleh John 

Macquarrie dan Edward Robinson. Malden (Mass.): Blackwell publ. 

Helland, Christopher. 2016. ―Digital religion.‖ Dalam Handbook of religion 

and society, disunting oleh David Yamane. Handbooks of Sociology 

and Social Research. Cham: Springer International Publishing. 

Hoover, Stewart M. 2002. ―Introduction: The cultural construction of 

religion in the media age.‖ Dalam Practicing religion in the age of 

the media: Explorations in media, religion, and culture, disunting 

oleh Stewart M Hoover dan Lynn Schofield Clark. Ney York: 

Columbia University Press. 

Horsfield, Peter G. 2015. From Jesus to the internet: a history of Christianity 

and media. The Atrium, Southern Gate, Chichester, West Sussex , 

UK ; Malden, MA: John Wiley & Sons, Ltd. 



25 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Hutasoit, Irvan. 2020. ―Perjamuan kudus masa pandemi covid-19.‖ The New 

Perspective in Theology and Religious Studies 1 (2): 48–62. 

https://doi.org/10.47900/nptrs.v1i2.8. 

Jubba, Hasse. 2021. ―Beradaptasi dengan bencana: Strategi beribadah umat 

Islam dan Kristen di tengah pandemi Covid-19.‖ Religious: Jurnal 

Studi Agama-Agama dan Lintas Budaya 5 (1): 1–14. 

https://doi.org/10.15575/rjsalb.v5i1.11164. 

Kayahara, Jennifer. 2006. ―Community and communication: A rounded 

perspective.‖ Dalam Networked neighbourhoods: The connected 

community in context, disunting oleh Patrick Purcell. London: 

Springer-Verlag London Limited. 

KOMINFO, PDSI. 2021. ―Pemerintah, MUI, Dan Sejumlah Ormas Islam 

Imbau Ibadah Idul Adha Di Rumah.‖ Website Resmi Kementerian 

Komunikasi Dan Informatika RI. 2021. 

http:///content/detail/35821/pemerintah-mui-dan-sejumlah-ormas-

islam-imbau-ibadah-iduladha-di-rumah/0/berita. 

Leary, Stephen O‘. 2004. ―Cyberspace as sacred space: Communicating 

religion on computer networks.‖ Dalam Religion online: Finding 

faith in internet, disunting oleh Lorne L. Dawson dan Douglas E. 

Cowan. New York; London: Routledge. 

Pakpahan, Binsar Jonathan. 2021. ―Mencari Definisi Kehadiran Antar-

Subjek yang Bermakna di Ruang Digital.‖ BIA’: Jurnal Teologi dan 

Pendidikan Kristen Kontekstual 4 (1): 1–18. 

https://doi.org/10.34307/b.v4i1.219. 

Parish, Helen. 2020. ―The Absence of Presence and the Presence of Absence: 

Social Distancing, Sacraments, and the Virtual Religious Community 

during the Covid-19 Pandemic.‖ Religions 11 (6): 276. 

https://doi.org/10.3390/rel11060276. 

―Pemerintah ajak semua pihak antisipasi gelombang ke-3 Covid-19.‖ 2021. 

covid19.go.id. 2021. https://covid19.go.id/berita/pemerintah-ajak-

semua-pihak-antisipasi-gelombang-ke-3-covid-19. 

―Peta Sebaran COVID-19.‖ 2021. covid19.go.id. 21 September 2021. 

https://covid19.go.id/peta-sebaran-covid19. 

PGI. 2020. ―Imbauan Majelis Pekerja Harian Persekutuan Gereja-gereja di 

Indonesia (MPH-PGI).‖ Website PGI. 16 Maret 2020. 

https://pgi.or.id/imbauan-majelis-pekerja-harian-persekutuan-gereja-

gereja-di-indonesia-mph-pgi/. 

Polt, Richard. 2010. ―Being and Time.‖ Dalam Martin Heidegger: Key 

Concepts, disunting oleh Bret W. Davis. Durham: Acumen. 

Royle, Nicholas. 2003. Jacques Derrida. Routledge critical thinkers. 

London ; New York: Routledge. 



26 

 

Jurnal Apostolicum | Edisi: I/01 Bulan Juli (2022) 

 

Sokolowski, Robert. 2000. Introduction to phenomenology. Cambridge, UK ; 

New York: Cambridge University Press. 

———. 2008. Phenomenology of the human person. Cambridge ; New 

York: Cambridge University Press. 

Stapleton, Timothy. 2010. ―Dasein as Being-in-the-World.‖ Dalam Martin 

Heidegger: Key Concepts, disunting oleh Bret W. Davis. Durham: 

Acumen. 

Wolfreys, Julian. 1998. Deconstruction, Derrida. Transitions. New York: St. 

Martin‘s Press. 

Young, Glenn. 2004. ―Reading and praying online: The continuity of 

religion online and online religion in internet christianity.‖ Dalam 

Religion online: Finding faith in internet, disunting oleh Lorne L. 

Dawson dan Douglas E. Cowan. New York; London: Routledge. 

   

 

 

 

 

 
 


