Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)

h Jurnal Apostolicum

Jurnal Teologi Gereja Kristen Protestan Indonesia (GKPI)

Published by:
Bidang Teologi GKPI

IDENTITAS DALAM KEHADIRAN DAN KETIDAKHARIAN

Tawaran bagi Agama-Agama Mewujudkan Identitas Individu dan Komunitas
Berdasarkan Pengalaman Praktik Beragama Pada Masa Pandemi Covid-19

Pdt. Irvan Hutasoit, M.Th

Pendeta GKPI
irvanhutasoit@outlook.co.id
Orcid I1D: 0000-0002-8837-1361

Abstrak

Pandemi Covid-19 telah melanda dunia selama dua tahun terakhir ini.
Banyak yang berubah akibat pandemi, terutama cara manusia menghayati
agamanya. Walau demikian, agama tidak boleh memahami pandemi hanya
sebagai hambatan ritus. Pengalaman beragama sepanjang pandemi menjadi
kesempatan untuk menawarkan perspektif baru tentang makna kehadiran.
Itulah yang akan diusahakan dalam tulisan ini. Melalui pendekatan
konstruktif, pengalaman beragama selama pandemi menjadi tawaran untuk
mewujudkan identitas individu dan komunitas.

Kata Kunci:
Agama, Identitas, Individu, Komunitas, Pandemi Covid-19

Pendahuluan

Covid-19 telah mengguncang dunia hampir dua tahun terakhir ini.
Menurut catatan World Health Organization (WHO) hingga tanggal 20
September 2021, kasus terkonfirmasi sebanyak 228.394.572 dan meninggal
4.690.186 orang. Untuk Indonesia, hingga tanggal 20 September 2021, kasus
terkonfirmasi sebanyak 4.195.958 dan meninggal 140.805 (“Peta Sebaran
COVID-19” 2021). Meskipun sudah hampir dua tahun, sepertinya pandemi
ini belum menunjukkan tanda akan berakhir. Siaran pers tanggal 21


mailto:irvanhutasoit@outlook.co.id

September 2021 menjadi peringatan bahwa pemerintah mengajak semua
pihak untuk mengantisipasi gelombang ketiga Covid-19 seiring peningkatan
kasus di beberapa negara tetangga, seperti: Filipina, Malaysia, dan Singapura
(“Pemerintah ajak semua pihak antisipasi gelombang ke-3 Covid-19” 2021).

Fenomena yang terjadi selama pandemi menunjukkan bahwa pola
interaksi sosial mengalami perubahan yang diakibatkan oleh penerapan
protokol kesehatan untuk mengantisipasi penyebaran Covid-19. Protokol
kesehatan yang berdampak besar bagi pola interaksi sosial adalah 3Cs
sebagaiaman anjuran WHO, yaitu: Avoid the 3Cs: spaces that are closed,
crowded or involve close contact (“Advice for the Public on COVID-19”
t.t.). Protokol 3Cs berdampak langsung pada pola relasi antar individu karena
setiap orang harus membatasi perjumpaan dengan yang lain.

Protokol kesehatan 3Cs itu ternyata memberi dampak pada ritus
beragama. Setiap ritus beragama yang lazimnya melibatkan banyak orang
dalam perjumpaan ragawi harus berhenti atau dibatasi pada masa pandemi
Covid-19. Ritus perjumpaan ragawi dialihkan atau digeser menjadi ritus
perjumpaan virtual. Perjumpaan ragawi yang selama ini terpusat di tempat-
tempat ibadah, menjadi perjumpaan virtual yang dimediasi oleh teknologi
informasi. Perubahan perjumpaan ini dapat dijadikan oleh setiap agama
untuk mewujudkan identitas individu dan komunitas pasca pandemi.

Saya menilai bahwa perubahan pola interaksi dalam ritus keagamaan,
akan menghasilkan imaginasi berteologi ke depan. Tulisan ini menjadi satu
tawaran untuk menghadirkan agama-agama menjadi pelintas batas, belajar
dari fenomena beragama selama pandemi. Saya mengusulkan agar pandemi
ini bukanlah sebuah gangguan sementara pada kemapanan ritus beragama.
Pandemi menjadi titik awal atau momentum untuk merumuskan imaginasi
kehadiran setiap agama mewujudkan identitas individu dan komunitas
beragama. Agama perlu melihat fenomena relasi yang muncul selama
pandemi untuk mewujudkan kehadirannya yang autentik di dunia ini.

Metodologi

Metode yang akan saya pakai dalam penulisan ini adalah kualitatif
melalui tinjauan pustaka berupa uraian deskriptif dan analitis terhadap
sumber-sumber bacaan yang mendukung tulisan ini. Beberapa pemikiran

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



filosofis akan dipakai dan menjadi landasan teori yang penting dalam tulisan
ini, seperti: Jennifer Kayahara untuk menjelaskan identitas komunitas,
Jacques Derrida melalui binary opposition untuk mendekonstruksi
pertentangan antara kehadiran (presence) dan ketidakhadiran (absence),
Martin Heidegger untuk menjelaskan being dalam ketegangan kehadiran
(presence) dan ketidakhadiran (absence), dan Robert Sokolowski untuk
menjelaskan identitas individu dan komunitas di antara kehadiran (presence)
dan ketidakhadiran (absence). Saya lebih fokus pada penjelasan kehadiran
(presence) dan ketidakhadiran (absence) dalam tulisan ini karena itulah yang
menjadi masalah pokok selama pandemi Covid-19.

Saya menyandingkan pendekatan fenomenologi bersama dengan
tinjauan pustaka di atas. Fenomena yang diamati dalam tulisan ini adalah
praktik beragama yang memanfaatkan teknologi informasi selama pandemi.
Pemanfaatan itulah yang memberi peluang bagi setiap agama masuk ke
dalam dua bentuk kehadiran, yaitu: online religion dan religion online. Saya
akan menjadikan sikap dua agama di Indonesia, Islam dan Kristen, dalam
pelaksanaan praktik keagamaan selama pandemi melalui pandangan dua
lembaga keumatan agama tersebut (MUI dan PGI/KWI).

Saya berpendapat bahwa metode yang akan saya pakai dalam tulisan
sudah dapat menjawab tujuan penulisan ini, yaitu memanfaatkan pengalaman
praktik beragama selama pandemi Covid-19 untuk mewujudkan relasi antar
individu dan komunitas berdasarkan identitas yang muncul akibat pandemi.

Dua Realitas Penentu Identitas Komunitas

Pemahaman komunitas sering dikaitkan dengan kumpulan orang
yang memiliki minat yang sama di wilayah tertentu (Foltz dan Foltz 2003,
32). Namun, memperkaya pemahaman kita tentang makna komunitas, maka
pandangan beberapa ahli perlu dipakai sebagai rujukan. Ferdinand Tonnies
menjelaskan bahwa komunitas dicirikan oleh keintiman, simpati,
kepercayaan, dan nilai-nilai bersama (Kayahara 2006, 129). Ciri tersebut
dapat dijumpai dalam tiga bentuk komunitas, yaitu: komunitas sedarah,
komunitas satu wilayah, dan komunitas pemikiran (Kayahara 2006, 129).

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



Secara garis besar, Tonnies menjelaskan bahwa komunitas sedarah
adalah kumpulan beberapa orang yang terdiri dari garis keturunan yang
memiliki hubungan kekerabatan yang sama. Komunitas satu wilayah
mengacu pada kepemilikan bersana dalam satu lingkungan. Biasanya
komunitas satu wilayah memiliki pengertian geografis. Sementara yang
terakhir, komunitas pemikiran. Komunitas ini tidak terkait dengan hubungan
kekerabatan dan wilayah. Karakteristik bentuk komunitas pemikiran adalah
minat, pikiran, dan pengalaman yang sama. Kecenderungan komunitas
pemikiran melintasi batas relasi kekerabatan dan wilayah. Dasar yang akan
dipakai dalam tulisan ini ialah komunitas pemikiran.

Selain pendapat Tonnies di atas, pemikiran Emile Durkheim perlu
dijadikan sebagai catatan penting. Durkheim mengidentifikasi komunitas
dengan solidarity society. Dalam rangka itu, Durkheim mengelompokkan
solidarity society ke dalam dua kategori, yaitu: mechanism solidarity dan
organic solidarity (Kayahara 2006, 132). Mechanism solidarity adalah ikatan
dalam komunitas yang dibentuk oleh kemiripan kesadaran dan gaya hidup.
Sementara organic solidarity adalah komunitas yang terbentuk akibat saling
keterhubungan, ketergantungan, dan saling melengkapi di antara perbedaan
anggota komunitas.

Dua pemikiran di atas menunjukkan bahwa komunitas tidak bisa
lepas dari kohesi antar anggota komunitas (Kayahara 2006, 132). Tonnies
menjelaskan kohesi itu dalam bentuk hubungan afirmatif berupa hubungan
sedarah, wilayah, dan pemikiran. Kemudian, Durkheim menjelaskan kohesi
dalam komunitas dibentuk oleh solidaritas. Artinya, pemikiran kedua ahli di
atas menegaskan bahwa kohesi sesama anggota adalah aspek penting dalam
komunitas.

Kohesi terjadi akibat kesamaan pengalaman. Memasukkan aspek
kesamaan pengalamaan menjadi kohesi sesama anggota komunitas tidak
bertentangan dengan pandangan Tonnies dan Durkheim di atas. Pengalaman
menjadikan komunitas tidak lagi dibatasi oleh hubungan kekerabatan dan
wilayah. Komunitas menjadi sekelompok orang yang berinteraksi satu
dengan yang lain dengan cara tertentu (Foltz dan Foltz 2003, 32). Komunitas
yang terbentuk akibat kesamaan dalam berinteraksi, menjadi dasar untuk
memahami komunitas yang terjadi akibat pandemi Covid-19.

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



Perubahan cara interaksi sebelum dan selama pandemik akan
melahirkan dua identitas berbeda. Model interaksi sebelum pandemi adalah
offline sehingga parameter eksistensi setiap komunitas terletak pada wujud
persekutuan ragawi. Ketika dunia menghadapi pandemi Covid-19, model
interaksi didorong menjadi online. Kalau dua masa itu dihadapkan, yaitu
sebelum dan sesudah pandemi, maka model relasi dapat digambarkan dalam
dua bentuk, yaitu: kehadiran ragawi yang offline dan kehadiran virtual yang
online. Kedua model tersebut merupakan pengalaman bersama setiap
individu dalam komunitas yang berkontribusi membentuk identitas
komunitas itu sendiri.

Identitas komunitas pada dua model di atas akan dibentuk oleh dua
hal yang menggambarkan interaksi antar individu sebelum dan sesudah
pandemi. Pertama, interaksi sebelum pandemi bersifat ragawi yang menjadi
pemberi makna kehadiran (presence). Kehadiran diartikan ketika setiap
individu berada dalam interaksi ragawi yang bisa saling menyapa dan
menyentuh. Apabila ada yang tidak bisa menghadirkan diri dalam interaksi
ragawi maka statusnya tidak hadir (absence). Kedua, interaksi selama
pandemi bersifat virtual yang memberi makna kehadiran (presence).
Ketidakhadiran seseorang dalam ruang virtual adalah bentuk
ketidakhadirannya dalam komunitas (absence). Sebaliknya, ketidakhadiran
secara ragawi tetapi hadir secara virtual adalah bentuk kehadiran dalam
komunitas (presence).

Penjelasan tersebut menjadi penegasan terhadap dua masa yang
berbeda, sebelum dan selama pandemi, mendorong bentuk interaksi
komunitas pada dua posisi yang bertentangan: (1) sebelum pandemi, antara
presence dan absence ditentukan oleh hadir atau tidaknya setiap individu
dalam persekutuan ragawi; (2) selama pandemi, antara presence dan absence
ditentukan oleh hadir atau tidaknya setiap individu dalam persekutuan
virtual. Bahkan ketidakhadiran secara ragawi dapat dipahami sebagai
kehadiran dalam komunitas bila setiap orang berjumpa di ruang virtual. Dua
pertentangan ini akan berkontribusi membentuk identitas komunitas. Solusi
terhadap pertentangan itu harus dijawab agar identitas komunitas tidak hanya
dijawab dari satu perspektif saja, yaitu offline atau online.

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



Being dan Dekonstruksi Menjawab Dikotomi Presence
dan Absence

Dekonstruksi adalah metode tafsir postmodern. Filsuf yang
mengenalkan dekonstruksi adalah Jacques Derrida, seorang keturunan
Aljazair kebangsaan Perancis. Dekonstruksi lahir akibat pertentangan dua
sisi atau binary opposition yang mengutamakan makna tunggal.
Dekonstruksi menjadi metode yang mendorong setiap perbedaan dapat hadir
dalam ruang bersama tanpa harus dipertentangkan (berbeda tetapi tidak
terpisah). Pengertian lainnya, dekonstruksi menolak metode tafsir
pembatalan, yaitu kehadiran yang satu membatalkan kehadiran yang lain.

Pemikiran Derrida banyak dipengaruhi oleh Martin Heidegger,
seorang filsuf eksistensialisme kebangsaan Jerman. Pemikiran Heidegger
yang akan dipakai dalam tulisan ini untuk mendampingi pemikiran
dekonstruksi Derrida adalah being and time. Bagi Heidegger, being adalah
konsep yang paling universal dan kosong sehingga dia menolak upaya
defenisi terhadapnya (Heidegger 2007, 21). Being tidak bisa dipahami
menggunakan logika tradisional yang membentuk entitas berdasarkan ide
atau teori. Tujuan Heidegger bukan menghilangkan makna being, melainkan
menjelaskan hubungan atau relasi being bersifat dengan yang lain.

Tujuan Heidegger membicarakan being untuk menjelaskan bahwa
segala sesuatu harus beridentitas. Being tanpa identitas bukanlah being.
Sementara itu, segala sesuatu akan beridentitas bila terhubung dengan yang
lain. Demikian halnya dengan Being. Being dapat dikatakan sebagai being
apabila terhubung dengan yang lain. Maka being bukanlah sesuatu yang
berdiri sendiri, terbebas dari interaksi terhadap yang lain. Heidegger
menjelaskan bahwa segala sesuatu yang dibicarakan, segala sesuatu yang
dimiliki dalam pandangan, segala sesuatu yang diarahkan kepada kita dengan
cara apapun adalah being yang akan beridentitas bila terhubung dengan yang
lain (Heidegger 2007, 26). Sesuatu yang dihadapkan kepada kita adalah
fenomena yang tidak bebas nilai. Heidegger mendorong agar setiap
fenomena harus berentitas melalui relasinya dengan yang lain.

Agar being atau fenomena beridentitas, maka Heidegger
menghubungkannya dengan waktu dan sejarah (Polt 2010, 70). Itu
menegaskan bahwa waktu dan sejarah adalah ruang kehadiran being. Being

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



harus berelasi dengan waktu dan sejarah sebab dalam relasi itulah being akan
menemukan identitasnya. Being beridentitas apabila ada dalam realitas,
dinyatakan (present) dalam waktu, hadir dalam kehidupan (Heidegger 2007,
26). Oleh sebab itu, being bukanlah sebuah isi filsafat tetapi metode untuk
mengusahakan sesuatu memiliki identitas yang tidak diawali oleh suatu
defenisi yang final dan pasti. Heidegger kembali menegaskan bahwa being
bukanlah penalaran yang melingkar melainkan keterkaitan ke belakang dan
ke depan (Heidegger 2007, 28). Identitas being tidak ditentukan oleh being
itu sendiri secara independen. Being akan memiliki identitas apabila ada
keterhubungan ke belakang dan ke depan yang mengindikasikan
keterkaitannya dengan waktu. Dengan Kkata lain, segala sesuatu adalah proses
menjadi yang ditentukan oleh relasinya dengan waktu. Berdasarkan
pemikiran Heidegger di atas, maka dapat dikatakan bahwa identitas being
adalah sesuatu yang labil. Kelabilannya terletak pada identitas yang dinamis
terhadap dengan perubahan waktu dan sejarah. Waktu dan sejarah bukan lagi
aspek-aspek yang terpisah dari being. Keduanya adalah jantung yang
menentukan identitas being itu sendiri (bnd. Polt 2010, 78).

Kemudian Heidegger mengenalkan konsep Dasein sebagai being
yang menyadari keberadaan di dunia (Pakpahan 2021, 9). Dasein adalah
pribadi yang menghubungkan diri dengan waktu seperti dikatakan di atas,
keterhubungan ke belakang dan ke depan. Heidegger merujuk dasein pada
apa yang biasa disebut sebagai diri atau “aku” (Stapleton 2010, 44;
Heidegger 2007, 27). Pembangunan entitas “aku” terjadi apabila terhubung
dengan waktu kehadirannya: terhubung ke belakang dan ke depan.
Kehadiran dalam waktu, terhubung ke belakang dan ke depan, akan
menciptakan identitas bagi manusia itu sendiri. Dalam relasi dengan waktu
dan sejarah itulah, dasein memiliki existenz, yang kemudian disebut juga
dengan existentiala. Pandangan Heidegger ini menegaskan bahwa eksistensi
dan identitas yang dimiliki oleh dasein ditentukan oleh kehadirannya dalam
waktu dan dalam dunia (being in the world).

Being in the world menjadikan relasi triadic: “(1) the in- the- world,
(2) the “being- in”, and (3) the entity or “who” which is as being-in-the-
world” (Stapleton 2010, 47). Hubungan ketiganya sangat erat, tidak bisa
dipisahkan. Bahkan eksistensi manusia ditentukan oleh relasi triadic tersebut

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



karena itulah alat baginya untuk memaknai keberadaannya dan siapa dia di
dunia. Pendeknya, identitas manusia tidak ditentukan oleh dirinya sendiri
tetapi keberadaan, proses menjadi, dan siapa dia di dunia. Pandangan ini
sangat penting untuk memahami identitas individual sebagai manusia pada
masa pandemi. Setiap individu selama masa pandemi berada dalam dunia
yang serba digital sehingga identitasnya sebagai manusia sebelum pandemi
belum final tetapi menjadi proses menjadi.

Gagasan dari Heidegger ini akan menolong saya untuk menemukan
identitas manusia selama masa pandemi yang hidup dalam keberadaan relasi
online. Keberadaan seperti itu akan menentukan manusia sebagai dasein,
yaitu siapa dia di dunia. Sistem relasi online akan melahirkan identitas
manusia dalam dua dualisme yang kemungkinan akan dipertentangkan, yaitu
antara presence dan absence. Ketika relasi di dunia selama masa pandemi
berbentuk online, yang mengabaikan relasi ragawi, setiap individu akan
masuk dalam dua kutub: absence atau presence dirinya terhadap yang lain.
Penjelasan terhadap absence dan presence ini justru akan mempengaruhi
identitas manusia sebagai dasein. Dan identitas manusia sebagai dasein akan
berkontribusi membangun identitas komunitas pada masa pandemi. Oleh
sebab itu, problem dualisme absence dan presence harus dijawab untuk
menemukan entitas manusia sebagai dasein. Melalui cara itu, identitas
komunitas akan terjawab selama masa pandemi. Untuk menjawab problem
absence dan presence, saya akan memakai pendekatan dekonstruksi Derrida.

Dalam tulisan ini, saya lebih fokus pada pemikiran Derrida tentang
tulisan sebab melaluinya saya bisa menjelaskan presence dan absence.
Tulisan adalah perhatian yang penting dalam pemikiran Derrida. Dia
mengatakan bahwa tulisan adalah sebuah metaphora, sebuah figur bernama.
Pemikiran Derrida ini menggambarkan sikapnya yang menolak pertentangan
antara tulisan dan ucapan. Derrida menyebut pertentangan ini dengan binary
opposition. Menghindari binary opposition, maka Derrida mengatakan
bahwa segala sesuatu harus dimulai dengan totalitas sistem (Derrida 1976,
45).

Seperti dikatakan di atas, Derrida menaruh minat pada tulisan.
Perhatian Derrida adalah soal identitas, apakah tulisan beridentitas?
Penolakan Derrida terhadap binary opposition berawal dari pertanyaan

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



tersebut. Bagi Derrida identitas teks tidak hanya milik si penulis. Identitas
dalam tulisan juga dibentuk oleh pembacanya (Wolfreys 1998, 62). Tidak
ada binary opposition dalam setiap tulisan. Identitas tulisan tidak hanya
bersumber dari penulis sebab pembaca juga memiliki peran untuk memberi
identitas terhadap tulisan.

Identitas tulisan memiliki keterkaitan dengan makna sebuah tulisan.
Maksudnya, identitas tulisan adalah makna tulisan. Penjelasan tersebut ingin
menunjukkan bahwa pemberi makna sebuah tulisan bukan hanya penulis
tetapi pembaca juga berperan memaknai sebuah tulisan. Derrida menegaskan
bahwa dalam pemaknaan sebuah tulisan, tidak ada yang berposisi pada sisi
luar. Pembaca yang tadinya berada di sisi luar tulisan (out side), ditarik
masuk ke dalam (in side) dan ikut serta memaknai sebuah tulisan.

Derrida juga menganalisa binary opposition melalui penggunaan kata
dalam tulisan. Terkadang binary opposition terjadi dalam sebuah tulisan
melalui penggunaan kata-kata yang bersifat binary opposition, seperti:
baik/buruk, siang/malam, laki-laki/perempuan, ucapan/tulisan,
kebenaran/kesalahan, dan sebagainya (Wolfreys 1998, 65). Binary
opposition ini adalah tradisi filsafat barat yang mengakibatkan terjadinya
pasangan yang selalu bertentangan. Pasangan yang selalu bertentangan ini
mengakibatkan ada yang terpinggirkan. Inilah salah satu yang ditolak oleh
Derrida.

Solusi Derrida agar tidak ada yang terpinggirkan adalah differance.
Differance bukan isi filsafat. Ini yang membuat Derrida berbeda dengan
filsuf lainnya. Filsuf yang lain, seperti Heidegger, ketika memunculkan satu
istilah, maka dia akan memberi penjelasan apa makna dan isi dalam istilah
tersebut. Differance tidak sama seperti istilah yang populer dalam diskursus
filsafat. Kata “differance” merupakan istilah yang dirujuk dari bahasa
Perancis. Pengucapan differ(a)nce dalam bahasa Perancis akan terdengar
sama ketika diucapkan dalam bahasa Inggris, differ(e)nce (Royle 2003, 71).
Derrida ingin mengunjukkan bahwa differance bukan isi satu filsafat tetapi
cara memahami tulisan. Derrida ingin menunjukkan bahwa kata differance
memiliki dua makna sekaligus, yaitu membedakan sekaligus menangguhkan
suatu pemaknaan (Hardiman 2015, 289; Royle 2003, 71). Derrida
menggunakan difference sebagai metode tafsir yang berarti sesuatu makna

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



10

belum final, melainkan masih tertunda oleh kehadiran makna yang lain.
Disini Derrida menolak pembatalan karena satu makna tidak membatalkan
makna yang lain. Derrida cenderung pada penundaan, bahwa makna yang
satu tertunda oleh kehadiran makna yang lain.

Derrida sebenarnya ingin mengajukan kritik pada teori linguistik
yang membedakan sistem ujaran dan tulisan. Differance di atas menunjukkan
hal itu. Apabila teori linguistik mengutamakan ujaran, maka akan sulit
dibedakan antara differance dan difference. Itulah dasarnya sehingga Derrida
menangguhkan atau menunda suatu pemaknaan. Makna yang muncul akibat
sistem ujaran pada kata differance ditunda oleh makna yang akan muncul
kemudian, yaitu tulisan. Keberadaan satu makna yang sudah ada tidak
membatalkan kemungkinan makna yang akan datang agar makna yang satu
tidak meminggirkan makna yang lain. Agar tidak ada yang terpinggirkan,
maka Derrida mengusulkan pemaknaan suatu teks harus memperhatikan
kesatuan indera dan suara, konsep dan suara (Derrida 1976, 31).

Selain kesatuan indera dan suara untuk memaknai suatu teks, Derrida
juga menegaskan bahwa dalam pembacaan suatu teks terdapat dua kehadiran
bersama, yaitu kehadiran pembaca yang membaca teks dan kehadiran penulis
dengan cara-cara yang tidak bisa diprediksi (Wolfreys 1998, 61). Derrida
hendak menegaskan bahwa setiap teks tidak lepas dari konteks, baik
pembaca maupun penulis. Konteks adalah jejak-jejak yang ikut memberi
makna terhadap teks (Hardiman 2015, 282). Derrida mengusulkan agar
konteks masuk ke dalam teks karena teks tidak bisa dipisahkan dari konteks.
Derrida menyebutnya dengan metode dekonstruksi karena teks membuka diri
terhadap konteks agar ikut serta memaknai teks.

Sekarang saya akan memaknai presence dan absence yang cenderung
menjadi binary oppostion seperti penjelasan saya di atas berdasarkan
perspektif dekonstruksi Derrida. Presence dan absence bukan pasangan yang
dipertentangkan (binary opposition). Memahami presence dan absence harus
melibatkan konteks. Ketika interaksi antar manusia diwajibkan harus
menerapkan physical distancing selama pandemi untuk menghambat
penyebaran Covid-19, maka presence tidak lagi dibatasi oleh perjumpaan
ragawi, atau absence tidak diukur melalui ketidakhadiran ragawi. Dalam
ketidakhadiran ragawi, ada kehadiran. Dalam absence terdapat presence.

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



11

Bahkan, manusia sebagai dasein (seperti pendapat Heidegger) harus dapat
menghadirkan diri (presence) dalam ketidakhadirannya secara ragawi
(absence) terhadap yang lain. Inilah identitas baru dasein selama pandemi
ini.

Saya akan menggunakan pendekatan fenomenologi untuk memahami
indentitas dalam konteks absence dan presence pada masa pandemi.
Fenomenologi adalah gerakan filosofis yang signifikan karena dapat
memahami setiap kehadiran (Sokolowski 2000, 3). Fenomenologi perlu
dipakai untuk memahami kehadiran selama pandemi Covid-19 untuk
memberi perspektif baru terhadap kehadiran, yaitu kehadiran dalam
ketidakhadiran (bukan lagi dualisme kehadiran tetapi menjadi dualitas
kehadiran, presence in absence). Robert Sokolowski mengatakan bahwa
dunia yang dialami adalah dunia tempat untuk bertindak yang mengundang
campur tangan setiap orang di dalamnya (Sokolowski 2008, 195). Dualitas
kehadiran masa pandemi Covid-19 adalah pengalaman bersama setiap orang
yang berkontribusi memaknai kehadiran individual, yang menjadi identitas
baru dasein. Kehadiran setiap individu bersama dengan yang lain dapat
dialami melalui pengalaman yang sama dalam ketidakhadiran ragawi.

Makna kehadiran individual itu akan mempengaruhi makna
komunitas karena komunitas dibentuk oleh perjumpaan antar individu.
Komunitas tidak boleh mengabaikan pola atau bentuk interaksi antar
individu karena komunitas tidak hanya ketika berkumpulnya setiap individu
secara ragawi. Komunitas adalah tempat pengalaman bersama ketika
sekelompok orang berinteraksi satu dengan yang lain dengan cara tertentu
(Foltz dan Foltz 2003, 32). Apabila makna kehadiran merujuk pada dualitas
presence in absence, maka identitas komunitas tidak terbatas pada realitas
ragawi, realitas online pun menjadi identitas komunitas. Komunitas adalah
saling berbagi dalam pengalaman kehidupan meskipun itu dengan cara
presence in absence. Komunitas bisa saja berwujud saat perjumpaan ragawi.
Tetapi kedekatan dalam komunitas tidak boleh dibatasi hanya ketika wujud
perjumpaan ragawi (bnd. Sokolowski 2000, 153). Kedekatan dalam
komunitas harus hadir (presence) meskipun setiap individu mengalami
ketidakhadiran secara ragawai (absence).

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



12

Penjelasan saya di atas menunjukkan bahwa pandemi Covid-19 telah
memberi makna baru pada komunitas. Berikutnya, saya akan membahas apa
yang berubah dalam pola beragama akibat pandemi tersebut dan bagaimana
agama memaknai komunitas.

Agama Sebagai Pelintas Batas
Religion Online dan Online Religion

Diskursus antara Religion Online dan Online Religion sudah
berkembang sejak awal tahun 1990 ketika teknologi jaringan terutama
internet mulai menjalar ke seluruh dunia. Di antara diskursus itu, percakapan
awal yang menarik ialah dikotomi antara media dan agama. Ronald L.
Grimes menjelaskan bahwa dikotomi tersebut didasarkan pada pemisahan
antara yang suci dan sekuler. Agama dianggap suci sementara media
dipahami sebagai produksi budaya sekuler. Berdasarkan pemahaman itu,
maka media tidak hanya mengganggu tetapi mencemarkan banyak ritus
dalam agama (Grimes 2002, 220). Itulah dasarnya sehingga diskursus yang
terjadi menempatkan media dan agama pada dua domain yang terpisah, tidak
bisa disatukan.

Pertentangan antara media dan ritus berakar dari pemahaman
terhadap agama. Pada agama melekat dua aspek, yaitu ritus dan pemikiran.
Kedua aspek inilah yang membentuk dan membangun identitas agama.
Munculnya pemisahan antara ritus dan pemikiran justru tidak mendamaikan
agama dan media. Pemisahan itu justru melahirkan ketegangan antara agama
dan media. Ketegangan agama dan media telah berlangsung hingga akhir
abad 19 seiring dengan pendapat yang dominan saat itu bahwa agama masih
dipahami sebatas ritus, belum pemikiran (Grimes 2002, 228). Disinilah
sumber ketegangan agama dan media bahwa kesucian agama terancam bila
ritus hadir dalam produksi sekuler. Padahal yang perlu diusahakan ialah
mengubah agama bukan sekedar ritus tetapi berisi pemikiran. Kalau agama
berisi pemikiran, maka relasi agama dan media dapat melahirkan gagasan
baru tentang dirinya dan dunia seperti pemaknaan terhadap komunitas di
masa pandemi Covid-19.

Pada abad 20 terjadi perubahan pemahaman ritus dalam agama.
Identitas beragama tidak lagi dibatasi oleh ritus karena pemahaman itulah

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



13

yang mengakibatkan agama dan media menjadi binary opposition seperti
yang terjadi pada abad 19. Perubahan pada abad 20 itu berawal dari pendapat
yang mengatakan bahwa ritus dalam agama tidak lepas dari pertunjukan.
Bahkan, ritus dianggap sebagai bagian pertunjukan (Grimes 2002, 230).
Ritus sudah dianggap sebagai seni pertunjukkan, meskipun masih ada yang
membedakan keduanya. Grimes mencatat perbedaan antara keduanya
terletak pada dasar pelaksanaan. Keyakinan mendasari ritus, sementara
pertunjukan didasarkan pada khayalan (Grimes 2002, 239). Meskipun
keduanya didasarkan pada dua hal berbeda, tetapi pergeseran pemahaman
terhadap ritus sebagai aspek suci yang harus dihindari dari produksi sekuler
seperti pandangan pada abad 19, menjadi aspek yang bersentuhan dengan sisi
pertunjukan pada abad 20, telah mengurangi ketegangan agama dan media.
Perubahan justru menciptakan perjumpaan agama (ritus) dan media.

Perjumpaan antara ritus dan media ternyata telah mengubah agama
itu sendiri. Pada abad 20, lahir femonena religion online dan online religion.
Banyak pakar yang telah menjelaskan religion online dan online religion
tersebut. Di antara penjelasan yang tersedia, saya akan mengajukan
ketegangan atau perbedaan antara keduanya. Pertama, Religion online adalah
pemberian informasi tentang agama; online religion adalah partisipasi dalam
kegiatan keagamaan dengan memanfaatkan media virtual. Kedua, religion
online adalah tradisi keagamaan (termasuk ritus agama) yang ditujukan ke
wilayah offline; online religion merujuk pada kegiatan keagamaan yang
terjadi secara online (bnd. Young 2004, 93; Parish 2020, 3). Meskipun di
antara keduanya terdapat perbedaan, tetapi ketegangan agama dan media
telah berakhir. Bahkan, agama masuk ke dalam media dan menyatu di
dalamnya.

Melihat defenisi di atas, maka untuk melihat ketegangan antara
religion online dan online religion, saya dipengaruhi oleh pendapat
Christopher Helland yang menjelaskan perbedaan antara religion online dan
online religion (Helland 2016, 178). Pada religion online, agama masuk ke
dalam media virtual atau internet untuk memfasilitasi bentuk-bentuk
tradisional berupa ajaran dan doktrin. Sifat interaksi yang terbentuk pada
pola ini ialah atas-bawah secara vertikal. Sekelompok orang yang memiliki
otoritas dalam organisasi keagamaan membagikan informasi agama kepada

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



14

banyak orang. Sementara pada online religion media virtual atau masuk ke
dalam agama untuk membentuk lingkungan interaktif sesama pemeluk
agama; dan interaksi yang terjadi ialah many to many, yang egaliter dan
setara. Dalam hal ini, pemeluk agama memiliki kesempatan untuk
menentukan arah pergumulan spiritualitas beragama melalui relasi yang
setara dan interaktif.

Dari kedua pola beragama di atas, maka yang paling autentik dengan
internet itu sendiri adalah online religion. Sebagaimana rujukan Helland dari
pendapat Castells, bahwa internet idealnya dirancang untuk komunikasi
many to many yang menjadi bentuk interaksi kerja jaringan yang secara
signifikan berbeda benduk dengan model komunikasi one to many, yang sifat
interaksinya hierarki terpusat (Helland 2016, 180). Religion online adalah
model interaksi hierarki terpusat. Sebaliknya model interaksi online religion
adalah interaksi kerja jaringan yang mengedepankan kesetaraan dan relasi
yang interaktif.

Bagaimana agama menempatkan diri dalam konteks perkembangan
internet atau media virtual? Apakah pertentangan antara media dan agama
sebelum abad 20 seperti telah saya jelaskan di atas kembali berulang? Saya
merujuk pada pendapat Paus Paulus Il pada tahun 1990 ketika teknologi
mulai berkembang. Paus berkata berpendapat: “With the advent of computer
telecommunications and what are known as computer participation systems,
the Church is offered further means for fulfilling her mission” (Leary 2004,
37). Dalam pendapat tersebut terdapat imaginasi atau visi bergama ke depan.
Agama dan media (dalam hal ini teknologi informasi atau internet) bukan
lagi dua sisi yang saling bertentangan. Relasi agama dan media tidak hanya
menghubungkan agama dan umatnya. Kalau agama dipahami juga sebagai
pemikiran, maka relasi agama dan media seharusnya melahirkan pemikiran
baru tentang agama itu sendiri. Relasi agama dan media telah menciptakan
penghubung antara agama itu sendiri dengan umatnya. Pandemi bukan lagi
hambatan bagi umat untuk berpartisipasi dalam ritus agama. Pandemi telah
memicu kelahiran media yang lebih progresif sehingga membuka
kesempatan dan partisipasi tidak terbatas bagi setiap orang untuk hadir
(presence) dalam ketidakhadiran mereka secara ragawi (absence) dalam
setiap aktivitas ritus beragama. Partisipasi yang terbuka dalam ritus

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



15

beragama dapat terjadi akibat relasi agama dan media (dalam hal ini, media
virtual atau teknologi informasi). Bahkan kohesi ritus agama dan media
dapat dijadikan sebagai dasar atau momentum untuk membangun makna
komunitas beragama itu sendiri.

Pada bagian berikut ini, saya akan menjelaskan bagaimana dua
agama di Indonesia, Islam dan Kristen, memaknai kehadiran (presence) di
tengah tuntutan ketidakhadiran (absence) dalam setiap aktivitas ritus
beragamanya. Perhatian saya akan lebih terfokus pada sikap dua agama
tersebut menyikapi bentuk aktivitas ritusnya pada saat hari besar, Idul Fitri
bagi Islam dan Paskah bagi Kristen.

Komunitas Islam dan Kristen Mengarungi Gelombang
Pandemi Covid-19

Ada beberapa aspek dalam agama yang mengalami goncangan hebat
ketika pandemi. Beberapa di antaranya akan saya sebutkan disini: (1)
kepastian keyakinan, (2) orientasi kolektivitas versus individual, dan (3)
sentralitas dan intensitas ritual kolektif (Baker dkk. 2020, 361). Tiga
goncangan tersebut berakar pada satu permasalahan, yaitu co-presence setiap
individu dalam ritus dan praktik keagamaan. Barangkali, identitas agama itu
sudah terlalu lama dipahami sebagai co-presence setiap individu dalam
komunitas beragama. Ketika pandemi terjadi, co-presence tidak mungkin
terjadi yang berakibat pada degradasi rasa beragama.

Co-presence sebagai komunitas ragawi selama pandemi sedang
mengalami ujian berat. Di dalamnya ada diskursus yang harus dipecahkan.
Misalnya, ritus agama kolektif digeser menjadi ritus individual. Diskursus ini
semakin terasa saat pelaksanaan momentum hari besar agama yang dialami
oleh beberapa agama, seperti: Islam dan Kristen.

Dalam perspektif Islam, ibadah berjamaah didasarkan oleh hadis.
Salah satu hadis yang diriwayatkan oleh Bukhari menjelaskan bahwa “Salat
berjamaah melampaui salat sendirian dengan (mendapatkan) 27 derajat”
(Jubba 2021, 4). Itulah yang mendasari sehingga para pemuka agama Islam
dalam dakwah-dakwah dan pengajaran sangat menekankan konsep
berjamaah dalam ibadah. Bahkan, ibadah berjamaah sudah melekat dalam
benak umat Islam (Darmawan dkk. 2020, 118). Maka dapat dipahami bahwa

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



16

ibadah berjamaah bagi komunitas Islam bukan hanya soal interaksi sosial
tetapi soal ajaran agama. Ternyata, pandemi Covid-19 telah menguji konsep
ibadah berjamaah ini.

Perspektif yang dipakai untuk mengaktualisasi konsep ibadah
berjamaah pada masa pandemi adalah kehidupan, untuk melindungi setiap
orang dari kematian akibat Covid-19. Perspektif kehidupan itu menjadikan
pandemi bukan lagi sebatas penyakit tetapi situasi atau kategori darurat bagi
kemanusiaan sebagaimana fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 14
Tahun 2020. Fatwa MUI tersebut telah menempatkan pandemi sebagai
kategori darurat sehingga kewajiban beribadah seperti berjamaah menjadi
gugur (Jubba 2021, 6). Ibadah berjamaah dipindahkan dari masjid-masjid ke
rumah-rumah yang hanya melibatkan orang-orang terbatas yaitu anggota
keluarga (KOMINFO 2021; Jubba 2021, 5; Darmawan dkk. 2020, 121).

Tetapi dalam beberapa kasus, pengosongan masjid untuk ibadah
berjamaah tidak terjadi selama pandemi. Masjid tetap dibuka meskipun ada
pembatasan kehadiran jamaah. Ibadah berjamaah selama pandemi terjadi
ketika perayaan Idul Fitri. Meskipun ibadah berjamaah ketika Idul Fitri tetap
dilaksanakan secara berjamaah tidak berarti ada pengabaian pada bahaya
Covid-19. Ibadah dilaksanakan dengan menerapkan protokol kesehatan yang
ketat, seperti physical distancing (Darmawan dkk. 2020, 121).

Pemaknaan baru terhadap ibadah berjamaah dalam komunitas Islam
dapat ditemukan di Masjid Sunda Kelapa. Imam Bambang Suprianto dari
Jakarta mengandalkan telepon seluler dan infrastruktur internet untuk
menjangkau jamaah (“Bagaimana umat Islam di seluruh dunia menjalani
ibadah Ramadan tahun ini?”” 2021). Saya berpendapat bahwa pemanfaatan
infrastruktur internet yang dilakukaan oleh Suprianto untuk menjangkau
jamaah telah memberi perspektif baru terhadap ibadah berjamaah. Internet
telah menjadikan ruang kehadiran jamaah dalam beribadah berada pada
konsep presence in absence. Setiap umat mengalami co-presence dalam
teknologi internet meskipun secara ragawi semua umat sama-sama co-
absence.

Komunitas Kristen melaksanakan ibadah berjamaah atau komunal
dalam sebuah praktik liturgi. Liturgi adalah aktivitas bersama semua umat
yang dilaksanakan dalam ruang dan waktu yang sama. Ajaran Kristen

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



17

mengakui bahwa dalam praktik liturgi itu ada perjumpaan spiritualitas antara
Allah dan umat-Nya. Bagaimana mengaktualisasi ini dalam konteks pandemi
Covid-19? Itulah yang akan diuraikan pada bagian berikut ini.

Sama seperti sikap komunitas Islam di Indonesia, komunitas Kristen
pun memahami bahwa pandemi Covid-19 adalah ancaman bagi
kemanusiaan. Salah satu rujukan tentang sikap Kristen terhadap pandemi
sebagai ancaman bagi kemanusiaan adalah pandangan gereja Katolik. Gereja
Katolik berpandangan bahwa pandemi Covid-19 adalah situasi kedaruratan
kesehatan masyarakat global (Parish 2020, 2).

Tantangan terberat bagi komunitas Kristen mengaktualisasi konsep
ibadah komunal ragawi ketika perayaan atau momentum keagamaan terjadi
saat perayaan Paskah. Bagi komunitas Kristen, Perjamuan Kudus
dilaksanakan pada saat perayaan Paskah. Perjamuan Kudus adalah
peringatan terhadap kematian dan kebangkitan Tuhan Yesus sebagai Allah
yang membebaskan manusia serta memberi pengharapan kehidupan kekal.
Sebelum pandemi, Perjamuan Kudus dilaksanakan secara ragawi ketika umat
menerima roti dan anggur dari imam atau pendeta. Bagaimana komunitas
Kristen melaksanakan Perjamuan Kudus ketika pandemi Covid-19?

Persekutuan Gereja-Gereja di Indonesia (PGI) dan Konferensi Wali
Gereja Indonesia (KWI) mengeluarkan pernyataan bersama menjelang
Paskah tahun 2020. Salah satu dalam pernyataan itu memberi tiga alternatif
bagi gereja-gereja dalam perayaan Perjamuan Kudus, yaitu: a). Menunda
Perjamuan Kudus hingga pandemi Covid-19 usai, b). Melaksanakan
Perjamuan Kudus di rumah, dan c). Perjamuan Kudus Spiritual, Spiritual
Communion (PGI 2020). Pernyataan PGI dan KWI tentang Perjamuan Kudus
saat Paskah 2020 menjelaskan sikap gereja yang menolak komunitas ragawi
pada masa pandemi Covid-19 meskipun belum ada ketegasan bahwa
Perjamuan Kudus dapat dilaksanakan secara online.

Komunitas Kristen memiliki sikap yang mendua terhadap aktivitas
ritus selama pandemi. Pertama, ibadah minggu atau liturgi dapat
memanfaatkan teknologi informasi atau internet tanpa pembeda antara online
religion dan religion online. Bagi komunitas Kristen, ibadah minggu
merupakan ritus Kristen yang memberi porsi sangat besar pada pemberitaan
firman Allah. Sebelum pandemi, komunitas Kristen sudah akrab dengan

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



18

pemanfaatan media dalam pemberitaan firman Allah atau liturgi. Relasi
media dan liturgi dapat dilihat pada saat gerakan reformasi Martin Luther
(1517). Mesin cetak secara efektif berkontribusi bagi perluasan gerakan
reformasi melalui penerbitan cetakan-cetakan berisi pengajaran reformasi
serta penerbitan Alkitab ke dalam bahasa-bahasa lokal dari bahasa Latin
(Leary 2004, 43).

Saya menegaskan bahwa relasi media dan liturgi bukan hal baru
dalam komunitas Kristen. Peristiwa gerakan reformasi gereja tahun 1517
telah menunjukkan relasi tersebut sehingga pemanfaatan media dalam bentuk
teknologi informasi selama pandemi bukan sesuatu yang baru bagi
komunitas Kristen. Perbedaan antara gerakan reformasi 1517 dan pandemi
Covid-19 hanya bentuk atau jenis media yang dipergunakan. Reformasi 1517
menggunakan percetakan sebagai media dan pandemi menggunakan
teknologi informasi. Meskipun ada persamaan antara reformasi 1517 dan
pandemi Covid-19 yaitu relasi agama dan media, bukan berarti tidak ada
perbedaan di antara kedunya. Perbedaannya terletak pada pemaknaan
komunitas akibat relasi media dan liturgi. Reformasi 1517 tidak mengubah
bentuk dan makna komunitas gereja sebagai perjumpaan ragawi. Pandemi
Covid-19 justru mengubah wajah komunitas yang bergerak ke arah online
religion atau religion online.

Kedua, belum semua komunitas Kristen yang menerima secara penuh
pelaksanaan Perjamuan Kudus dalam bentuk online religion dan religion
online seperti pemberitaan firman yang sudah dapat menggunakan sistem
yang online. Salah satu contoh yang bisa dipakai sebagai rujukan terhadap
penolakan Perjamuan Kudus secara online adalah pengumuman otoritas
Rumah Tangga Kepausan gereja Katolik di Vatikan, tanggal 14 Maret 2020.
Rumah Tangga Kepausan mengumumbkan bahwa perayaan misa atau ibadah
minggu dapat dilaksanakan secara online. Hal yang berbeda terletak pada
pelaksanaan Ekaristi atau Perjamuan Kudus yang harus dilaksanakan melalui
perjumpaan ragawi. Pelaksanaan Perjamuan Kudus melalui perjumpaan
ragawi merupakan warisan pemikiran seperti pendapat Barbara Myerhoff.
Myerhoff mengatakan bahwa ritual memiliki makna fisiologi yang
menekankan bahwa kehadiran fisik dalam aktivitas keagamaan adalah
tutuntutan mendasar (Leary 2004, 47).

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



19

Sikap berbeda ditunjukkan oleh gereja di Inggris yang
memungkinkan pelaksanaan Ekaristi atau Perjamuan Kudus secara virtual.
Pelaksanaan Perjamuan Kudus secara online tidak mengabaikan aspek
persekutuan yang dianut oleh gereja Inggris. Gereja Inggris mempromosikan
bahwa persekutuan rohani dapat juga dijumpai dalam Perjamuan Kudus
online (Parish 2020, 2). Ketika Perjamuan Kudus bermetamorfosa menjadi
online religion atau religion online, bukan berarti aspek komunitas atau
persekutuan terabaikan. Teknologi informasi yang memungkinkan praktik
beragama menjadi online religion atau religion online dapat membangun
kohesi dan keintiman dalam komunitas (Gault 2020, 11).

Menurut pendapat saya, perbedaan pendapat memahami praktik
Ekaristi dan Perjamuan Kudus selama pandemi seperti dijelaskan di atas,
lahir dari pemahaman berbeda terhadap kohesi, relasi, dan keintiman dalam
komunitas. Pada satu pihak, kohesi, relasi, dan keintiman dalam komunitas
dipahami hanya terbangun melalui perjumpaan ragawi. Di sisi lain, kohesi,
relasi, dan keintiman dapat dibangun secara virtual atau online. Artinya,
pokok masalah disini adalah identitas komunitas itu sendiri yang
mempertentangkan ragawi dan online.

Komunitas menuntut hadirnya suatu sistem yang membangun
kesadaran emosi dan pikiran. Sistem itu dapat dibentuk bila dalam komunitas
terjadi kohesi, relasi, dan keintiman. Berangkat dari kerangka seperti itu,
maka saya berpendapat bahwa pembangunan kesadaran emosi dan pikiran
melalui kohesi, relasi, dan keintiman tidak hanya melalui perjumpaan
ragawi. Dalam konteks pandemi Covid-19, kohesi, relasi, dan keintiman
dapat dibangun melalui media teknologi informasi secara online. Perjumpaan
komunitas dalam bentuk online religion atau religion online melalui
teknologi informasi atau internet merupakan sarana yang autentik untuk
membangun kesadaran emosi dan pikiran dalam konteks pandemi Covid-19.
Kohesi dan keintiman tersebut dapat terjadi karena teknologi informasi dapat
mewujudkan restrukturisasi dan integrasi pikiran serta emosi setiap orang
yang terlibat dalam ritual tersebut (Leary 2004, 56).

Penjelasan di atas akan saya pakai untuk mengajukan bahwa ada
situasi mendesak bagi agama-agama untuk mengubah imaginasinya tentang
komunitas atau persekutuan. Praktik persekutuan agama yang mengenal

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



20

perjumpaan ragawi mengalami perubahan makna setelah pandemi. Pandemi
Covid-19 bukan lagi gangguan terhadap praktik beragama. Pandemi Covid-
19 menjadi momentum bagi setiap agama untuk merumuskan wujud
kehadiran yang autentik pada zamannya (Hutasoit 2020). Wujud kehadiran
yang autentik itu mempengaruhi identitas komunitas dalam agama. Apakah
agama mempromosikan komunitas yang menutup atau membuka diri,
komunitas yang terputus atau menghubungkan diri. Itulah yang menjadi
sebuah identitas yang akan dikerjakan oleh setiap agama berdasarkan
pendekatan kehadiran dan ketidakhadiran.

Agama dan Kehancuran Tembok Pemisah:
Mengusahakan identitas inklusif

Saya berpendapat bahwa pada masa pandemi ada dua ruang yang
terpisah, yaitu ritus agama sebagai ruang pertama dan umat sebagai ruang
kedua. Penerapan protokol kesehatan selama pandemi Covid-19
mengakibatkan terpisahnya ruang tersebut. Bentuk relasi ragawi yang
sebelum pandemi mewarnai praktik ritus beragama diuji oleh protokol
kesehatan dengan membuka peluang relasi online menggantikan ragawi.
Media telah hadir mengisi ruang ketiga untuk menjembatani ruang pertama
dan kedua tadi.

Tidak bisa dihindari bahwa komunitas yang terbentuk akibat
kehadiran teknologi informasi adalah lintas batas. Hadirnya ritus beragama
dalam media virtual pada masa pandemi menjadikan ritus itu bukan hanya
milik satu agama tertentu. Setiap agama tidak bisa mengeksklusi ritusnya
hanya untuk umatnya lagi karena kehadiran ritus dalam media virtual
menjadikan agama itu terbuka bagi siapapun, bahkan bagi mereka pemeluk
agama lain. Masa pandemi ini, ketiga agama hadir di ruang terbuka yaitu
teknologi informasi, maka agama-agama harus sadar dirinya saat ini dan
masa akan datang akan bersifat publik yang bisa dijangkau oleh siapapun
(Hoover 2002, 2). Disinilah setiap agama harus menyadari bahwa
ketidakhadiran (absence) umat beragama lain terdapat kehadiran (presence)
mereka dalam satu ritus agama melalui media virtual. Misalnya, ritus dalam
gereja tidak hanya milik yang beragama Kristen saja tetapi mereka yang
berasal dari agama-agama lain karena yang beragama selain Kristen sudah

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



21

dapat mengakses ritus tersebut tanpa dibatasi oleh tembok-tembok yang
membatasinya selama ini. Karena agama akan bersifat publik maka agama
perlu menyadari bahwa narasi-narasi dalam ritusnya tidak menciptakan
kebencian antara umatnya dengan umat beragama lain. Demikian juga
sebaliknya, ritus agama tidak menciptakan penolakan dan kebencian dari
pemeluk agama lain. Itulah bentuk kehidupan yang ditawarkan setelah
pandemi ini yaitu hidup tanpa batas. Dasein bagi agama ialah kehidupan
yang tanpa batas.

Pandemi Covid-19 menjadi momentum bagi setiap agama bahwa ke
depan bahwa ciri eksklusivitas tidak dapat lagi dipertahankan. Ke depan,
setiap agama-agama akan bersifat inklusif, terbuka bagi siapapun. Sifat
inklusif tersebut harus dapat membentuk karakter setiap komunitas dan
individu umat beragama, menjadi komunitas dan individu inklusif. Agama-
agama didorong untuk mengusahakan umatnya menjadi komunitas dan
individu yang inklusif, terbuka pada perbedaan bukan sebaliknya,
mempertentangkan perbedaan tersebut. Indentitas individu dan komunitas
umat beragama ke depan ialah ciri inklusif. Agama dapat memanfaatkan
pandemi Covid-19 untuk mentransformasi diri, bukan lagi alat yang
menciptakan pemisahan di ruang publik, tetapi yang mampu merajut
komunitas hidup manusia. Dalam ketidakhadiran (absence) yang lain,
terdapat kehadiran (presence) mereka dalam komunitas Kita.

Agama yang Mendorong Public-Connectivity

Bentuk relasi yang terbentuk akibat teknologi informasi serta media
virtual adalah hubungan many to many, menggantikan relasi one to many.
Bentuk relasi one to many merupakan relasi sebelum pandemi ketika ritus
beragama dipusatkan pada satu tempat, dipimpin satu kelompok orang.
Setelah pandemi, pusat ritus beragama berpindah dari satu tempat ke banyak
tempat, yaitu rumah atau tempat lain yang dapat dijadikan sebagai tempat
untuk menjalankan ritus agama. Memang ada kesan yang muncul bahwa
pandemi ini telah mengganggu budaya beragama selama ini yang bersifat
one to many, ketika agama telah membentuk struktur dasar kehidupan
institusional, struktur otoritas, dan struktur teologi (Horsfield 2015, 265).

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



22

Pandemi Covid-19 telah mendorong setiap agama-agama untuk
bergerak lebih cepat lagi menyesuaikan kehadirannya sesuai zaman
poststruktural saat ini. Fenomena aplikasi transportasi dan pemesanan
makanan sudah mengindikasikan bahwa dunia tempat kehadiran agama-
agama saat ini. Fenomena itu seharusnya sudah menggugah agama itu sendiri
untuk memproyeksikan komunitas beragama pada masa akan datang.
Sebelum penggunaan aplikasi, hanya ada tempat tertentu bagi setiap orang
untuk bisa mengakses makanan dan transportasi. Setelah aplikasi itu semakin
populer, setiap orang dapat mengakses sumber makanan dan transportasi
dimanapun, tidak tergantung pada satu tempat untuk dapat belanja makanan
atau tidak perlu hadir di satu tempat tertentu untuk dapat mengakses
transportasi. Dalam ketidakhadiran (absence) produsen makanan dan
transportasi, ternyata mereka sungguh hadir (presence) bagi setiap konsumen
melalui aplikasi online. Pendeknya, Agama-agama saat ini sudah hidup
dalam budaya public-connectivity.

Pengalaman beragama sepanjang pandemi Covid-19 menjadi
momentum bagi setiap agama untuk menyadari tidak ada lagi yang tertutup
di dunia. Bahkan agama sekalipun ibarat rumah kaca yang tembus pandang,
dimana yang bukan pemeluknya dapat melihat spiritualitas agama tersebut.
Kenyataan ini mendorong agama untuk menciptakan individu dan komunitas
yang terbuka dan saling terhubung dengan yang lain. Agama tidak cukup lagi
mengajarkan umatnya agar berelasi dengan baik terhadap agamanya sendiri
tetapi membangun connectivity terhadap yang lain. Alat ukur identitas
individu dan komunitas beragama bukan lagi sebatas kesetiaan pada
agamanya sendiri, tetapi komitmen yang kuat untuk membangun koneksitas
dengan yang lain. Agama harus mendorong setiap individu dan komunitas
agar dapat menghayati bahwa dalam ketidakhadiran (absence) yang lain
terdapat kehadiran (presence) yang lain tersebut. Ketidakhadiran (absence)
yang lain tidak menjadikan yang lain itu menjadi asing bagi komunitas Kita,
melainkan kita harus tetap meyakini dan menerima kehadiran (kehadiran)
mereka. Metode itu dapat dipakai oleh setiap agama untuk mendorong setiap
komunitas dan individu beragama berkomitmen mewujudkan public-
connectiviy.

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



23

Bahkan pendekatan ini dapat dipakai untuk melakukan perubahan
arah ritus beragama. Sebelum pandemi, setiap narasi dalam ritus agama
hanya bersumber dari agama itu sendiri serta ditujukan untuk agama itu
sendiri. Connectivity telah mendorong agama untuk membangun konektivitas
dengan yang lain di luar dirinya. Konnektivitas itu menjadikan
ketidakhadiran (absence) yang lain dalam ritus agama menjadi kehadirannya
(presence) melalui narasi-narasi dalam ritus. Misalnya, keprihatinan yang
dialami oleh pihak lain di luar agama itu, masuk dan hadir (presence) dalam
narasi-narasi ritu meskipun keprihatinan itu secara ragawi tidak hadir
(absence) dalam ritus tersebut.

Kesimpulan

Saya telah menjelaskan bahwa ada yang harus dikerjakan oleh
agama-agama setelah pandemi Covid-19, yaitu kontribusinya mewujudkan
dasein individu dan komunitas. Setiap agama telah melalui masa pandemi
Covid-19 yang telah mengubah wajahnya sendiri di dunia ini. Identitas
individu dan komunitas yang diwujudkan melalui perjumpaan ragawi
sebelum pandemi mengalami perubahan setelah pandemi, yaitu individu
yang disatukan dalam komunitas virtual. Berdasarkan pengalaman tersebut,
maka setiap agama memiliki kontribusi untuk mengembangkan identitas
individu dan komunitas masa depan seperti telah saya jelaskan di atas.

Setelah saya melakukan penelitian melalui tulisan ini, maka masih
ada penelitian lanjutan yang perlu dilakukan. Untuk melengkapi tulisan ini,
saya mengusulkan agar ada penelitian lanjutan yang membahas peranan
pikiran dan emosi untuk menjembatani ketidakhadiran (absence) dan
kehadiran (presence). Penelitian lanjutan itu perlu dilakukan agar pada masa
akan datang dapat dipakai oleh setiap agama mengembangkan identitas
individu dan komunitas beragama. Penelitian lanjutan itu diharapkan akan
melahirkan spiritualitas presence in absence.

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



24

Daftar Acuan

“Advice for the Public on COVID-19.” t.t. Diakses 21 September 2021.
https://www.who.int/emergencies/diseases/novel-coronavirus-
2019/advice-for-public.

“Bagaimana umat Islam di seluruh dunia menjalani ibadah Ramadan tahun
ini?” 2021. DW.COM. 4 Desember 2021.
https://www.dw.com/id/melihat-umat-islam-jalani-ramadan-di-tahun-
kedua-pandemi/a-57165035.

Darmawan, Dadang, Deni Miharja, Roro Sri Rejeki Waluyajati, dan Erni
Isnaeniah. 2020. “Sikap Keberagamaan Masyarakat Menghadapi
Wabah COVID-19.” Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan
Lintas Budaya 4 (2): 115-24.
https://doi.org/10.15575/rjsalb.v4i2.8596.

Derrida, Jacques. 1976. Of Grammatology. Baltimore: Johns Hopkins
university press.

Foltz, Franz, dan Frederick Foltz. 2003. “Religion on the Internet:
Community and Virtual Existence.” Bulletin of Science, Technology
& Society 23 (4): 321-30.
https://doi.org/10.1177/0270467603256085.

Gault, Erika D. 2020. ““My people are free!’: Theorizing the digital black
church.” Association for the Study of African American Life and
History 6 (1).

Grimes, Ronald L. 2002. “Ritual and the media.” Dalam Practicing religion
in the age of the media: Explorations in media, religion, and culture,
disunting oleh Stewart M Hoover dan Lynn Schofield Clark. Ney
York: Columbia University Press.

Hardiman, F. Budi. 2015. Seni memahami hermeneutik dari Schleiermacher
sampai Derrida. Yogyakarta: Kanisius.

Heidegger, Martin. 2007. Being and Time. Diterjemahkan oleh John
Macquarrie dan Edward Robinson. Malden (Mass.): Blackwell publ.

Helland, Christopher. 2016. “Digital religion.” Dalam Handbook of religion
and society, disunting oleh David Yamane. Handbooks of Sociology
and Social Research. Cham: Springer International Publishing.

Hoover, Stewart M. 2002. “Introduction: The cultural construction of
religion in the media age.” Dalam Practicing religion in the age of
the media: Explorations in media, religion, and culture, disunting
oleh Stewart M Hoover dan Lynn Schofield Clark. Ney York:
Columbia University Press.

Horsfield, Peter G. 2015. From Jesus to the internet: a history of Christianity
and media. The Atrium, Southern Gate, Chichester, West Sussex ,
UK ; Malden, MA: John Wiley & Sons, Ltd.

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



25

Hutasoit, Irvan. 2020. “Perjamuan kudus masa pandemi covid-19.” The New
Perspective in Theology and Religious Studies 1 (2): 48-62.
https://doi.org/10.47900/nptrs.v1i2.8.

Jubba, Hasse. 2021. “Beradaptasi dengan bencana: Strategi beribadah umat
Islam dan Kristen di tengah pandemi Covid-19.” Religious: Jurnal
Studi Agama-Agama dan Lintas Budaya 5 (1): 1-14.
https://doi.org/10.15575/rjsalb.v5i1.11164.

Kayahara, Jennifer. 2006. “Community and communication: A rounded
perspective.” Dalam Networked neighbourhoods: The connected
community in context, disunting oleh Patrick Purcell. London:
Springer-Verlag London Limited.

KOMINFO, PDSI. 2021. “Pemerintah, MUI, Dan Sejumlah Ormas Islam
Imbau Ibadah Idul Adha Di Rumah.” Website Resmi Kementerian
Komunikasi Dan Informatika R1. 2021.
http:///content/detail/35821/pemerintah-mui-dan-sejumlah-ormas-
islam-imbau-ibadah-iduladha-di-rumah/0/berita.

Leary, Stephen O’. 2004. “Cyberspace as sacred space: Communicating
religion on computer networks.” Dalam Religion online: Finding
faith in internet, disunting oleh Lorne L. Dawson dan Douglas E.
Cowan. New York; London: Routledge.

Pakpahan, Binsar Jonathan. 2021. “Mencari Definisi Kehadiran Antar-
Subjek yang Bermakna di Ruang Digital.” BI4’: Jurnal Teologi dan
Pendidikan Kristen Kontekstual 4 (1): 1-18.
https://doi.org/10.34307/b.v4i1.219.

Parish, Helen. 2020. “The Absence of Presence and the Presence of Absence:
Social Distancing, Sacraments, and the Virtual Religious Community
during the Covid-19 Pandemic.” Religions 11 (6): 276.
https://doi.org/10.3390/rel11060276.

“Pemerintah ajak semua pihak antisipasi gelombang ke-3 Covid-19.” 2021.
covid19.go.id. 2021. https://covid19.go.id/berita/pemerintah-ajak-
semua-pihak-antisipasi-gelombang-ke-3-covid-19.

“Peta Sebaran COVID-19.” 2021. covid19.go.id. 21 September 2021.
https://covid19.go.id/peta-sebaran-covid19.

PGI. 2020. “Imbauan Majelis Pekerja Harian Persekutuan Gereja-gereja di
Indonesia (MPH-PGI).” Website PGI. 16 Maret 2020.
https://pgi.or.id/imbauan-majelis-pekerja-harian-persekutuan-gereja-
gereja-di-indonesia-mph-pgi/.

Polt, Richard. 2010. “Being and Time.” Dalam Martin Heidegger: Key
Concepts, disunting oleh Bret W. Davis. Durham: Acumen.

Royle, Nicholas. 2003. Jacques Derrida. Routledge critical thinkers.
London ; New York: Routledge.

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



26

Sokolowski, Robert. 2000. Introduction to phenomenology. Cambridge, UK ;

New York: Cambridge University Press.

. 2008. Phenomenology of the human person. Cambridge ; New

York: Cambridge University Press.

Stapleton, Timothy. 2010. “Dasein as Being-in-the-World.” Dalam Martin
Heidegger: Key Concepts, disunting oleh Bret W. Davis. Durham:
Acumen.

Wolfreys, Julian. 1998. Deconstruction, Derrida. Transitions. New York: St.
Martin’s Press.

Young, Glenn. 2004. “Reading and praying online: The continuity of
religion online and online religion in internet christianity.” Dalam
Religion online: Finding faith in internet, disunting oleh Lorne L.
Dawson dan Douglas E. Cowan. New York; London: Routledge.

Jurnal Apostolicum | Edisi: 1/01 Bulan Juli (2022)



